

# 圣经中的赦免

有两种赦免吗?

雷·福切尔 (Ray Foucher)

2020年4月

可在本书作者的网站中下载本书(PDF格式)的电子书:

https://characterofgod.org/resources/ or
http://maranathamedia.com/books

# 目录

| 1. | 圣经中的赦免: | 有两种赦免吗?  | 1 |
|----|---------|----------|---|
| 2. | 圣经中的赦免: | 一个法律问题?  | 7 |
| 3. | 圣经中的赦免: | 与罪的关系14  | 4 |
| 4. | 圣经中的赦免: | 一些例证2    | 1 |
| 5. | 圣经中的赦免: | 表明上帝的心20 | 6 |
| 6. | 圣经中的赦免: | 为之祷告30   | 0 |
| 总统 | 注<br>行  | 34       | 4 |

## 1. 圣经中的赦免: 有两种赦免吗?

你在寻求赦免吗?你曾否因不知道上帝是否会赦免你而挣扎过?在你与上帝的关系中,你感到被赦免了吗?或是仍感到内疚和羞愧?你知道内疚的感觉对心理健康有何影响吗?影响很不好。赦免与健康绝对是有关系的。内疚会产生情绪上的痛苦,甚至会导致身体上的疾病。倘若你正在努力战胜内疚,那么赦免就是你需要理解并追求的。



当你犯罪时,你认为 上帝怎样看待你? 祂会生 气吗? 祂是否需要被安抚 或与你和好?你祈求上帝 赦免你吗?你有没有想过 祂是否真地赦免了你? 在世界上,甚至在大多数基 督教中,对这个话题都深 感困惑。

你若确实感到羞耻,并背负着一种你非常想摆脱的内疚感,那么这项有关赦免的研究将为你提供答案。圣经中的赦免是内疚的真正解决之道,对理解赦免是如何运作的,尤其是从上帝的角度,会有很大的帮助。

#### 一桩双方的交易

让我们从查考何为内疚开始,因为正是内疚的存在才需要赦免。字典上对内疚的定义可能会是:"做错事的事实或状态。"然而,内疚不仅仅是一种存在的事实或状态。这其中会融入情感。我们通常会有一种与被我们得罪之人疏远或分离的感觉。我们觉得自己好像不受他们待见,以为他们一定会生我们的气。我们很

难和被我们伤害过的人待在一起,因为我们在他们面前会感到羞耻。需要当事双方之间的和解来治愈此种分离。

试想一下你自己曾有过的内疚和赦免的经历,你会意识到赦免的确是一桩双方的交易。通常至少有两个人参与其中。在上帝面前,我们倾向于认为我们祈求饶恕,上帝若愿意,祂就会赦免我们,并且直到那时赦免才会发生。然而,这一过程要复杂得多。这个美妙的真理会让你对赦免有更好的理解,会让你对这个过程感觉更好,也会在很大程度上帮助你处理愧疚感。

让我们来对比几节包含"赦免"一词的经文:

我们若认自己的罪,上帝是信实的,是公义的,必要赦免 (aphiemi,斯特朗辞典中的 G863)我们的罪,洗净我们一切的不义 (约一1:9)。

这节经文中的"若"一词似乎使赦免成为了条件性的,正如我们正常所理解的。现在请思考这节经文:

一切苦毒、恼恨、忿怒、嚷闹、毁谤,并一切的恶毒, 都当从你们中间除掉; 32 并要以恩慈相待, 存怜悯的 心, 彼此饶恕(charizomai, 斯特朗辞典中的 G5483), 正如上帝在基督里饶恕(charizomai) 了你们一样 (弗4:31-32)。

这节经文说以弗所人在拥有许多邪恶的品格特质时仍得到了 上帝的饶恕。这里没有"若"一字,也表明这是无条件的赦免。

为何会有此种差异?赦免到底是有条件的还是无条件的?问题是:从原文翻译而来的词语有时并不能保留其全部的原意。这这里就出现了这种情况。有一个希腊词语"charizomai",指的是饶恕者,也就是饶恕人的人所感受到的赦免。那个饶恕者选择不抱着不愉快的感觉不放,并且免了被饶恕的人任何程度的债务,也许个人会因此而承担一些损失。

另一方面,有一个希腊词语"aphiemi",描述了被饶恕的人心里发生的事。他若选择接受饶恕,他就会从内疚和羞耻感中解脱出来,也不会被要求去偿还。显然,饶恕既是给予的也是接受的。我们可以从自己的经历中理解这一点。赦免是一桩双方(饶恕者和被饶恕者)之间的交易(给予和接受),双方都以不同的方式参与到这个过程中。

#### 赐下赦免

上帝对每个人的爱远远超过我们的想象。祂会赦免所有罪,不以我们的罪来攻击我们。祂不生我们的气。祂不会因我们所做的任何事而减少对我们的爱和关心。上帝深知罪伤害了我们。他怜悯我们,渴望我们转向祂,让祂医好我们的罪病。圣经说:

你们要慈悲,象你们的父慈悲一样(路6:36)。

倘若慈悲是天父的一个品格特质,那么祂就不会是无情的。 另一种表达方式"祂的慈爱永远长存"在钦定版圣经中出现过 41 次。例如:

你们要称谢耶和华, 因祂本为善; 祂的慈爱永远长存! (诗 118:29)。

无论你是否感觉得到,甚至知道与否,上帝都会赦免你,并 且总会赦免你。

上帝所赐下的赦免用 charizomai (G5483) 一词来形容:

用法(在钦定版中): "赦免"11 次; "给"6次; "白 白地给"2次; "递给"2次; "给予"1次; "免了" 1次。共23次。

#### 含义:

- 做(使某人)愉快或令人愉快的事,帮某人的忙
- 使满意
- 表现自己的仁爱、良善与恩慈
- 赐下赦免,原谅
- 慷慨地给予,白白地给予,赠予

这个词源自希腊词语 *charis*, 名词,意思是: 恩典、善意、慈爱和宠爱。在这节著名经文中使用的就是这个词:

你们得救是本乎恩 [charis] ,也因着信;这并不是出于自己,乃是上帝所赐的;9 也不是出于行为,免得有人自夸(弗2:8-9)。

我们蒙赦免与拯救是因为我们的行为吗?不,只是出于上帝丰盛的恩典(charis)与白白提供的赦免。

#### 接受赦免

你无需从上帝那里赢得赦免,你只需接受它。当你意识到自己有罪,承认并相信上帝会赦免你,会赐下祂的爱和接纳来洁净那罪时,你就会感到被赦免了。在你心中发生的饶恕过程可以用 aphiemi 一词来描述,它的意思是"获得自由",或从罪及其相关的罪疚感中"释放"出来。这是我们必须在心里接受的事情,因为上帝(白白赐下赦免的一位)不会强迫我们接受——祂不喜欢操控思想。任何阻碍都不是上帝不愿意饶恕,而是我们不愿意相信并接受祂的赦免。上帝所提供的赦免是在恳求我们允许祂在我们的人生中作工。请谨记:一个孩子不必去赢得父母的爱;这爱是无偿给予的。当孩子真正理解这一点时,任何损害这段关系和爱的流动的羞耻、恐惧和内疚就都会消除了。

新约圣经中有两个词语形容接受的赦免。第一个就是上面提到的 aphiemi(斯特朗辞典中的 G863)。

用法: "离开" 52 次; "赦免" 47 次; "遭受" 14 次; "让" 8 次; "离弃" 6 次; "任凭" 6 次; 混在一起的 13 次。共计 146 次。

#### 含义(主标题):

- 驱逐[内疚感]
- 允许、让、不阻碍、放弃一件东西给一个人
- 离开,远离某人

以下是一些使用 aphiemi 一词的经文:

有人用褥子抬着一个瘫子到耶稣跟前来。耶稣见他们的信心,就对瘫子说:"小子,放心吧!你的罪赦了"(太9:2)。

根据这节经文,在谁身上发生了变化?是上帝还是那个病人?从这个人身上拿走的是什么?请谨记:这里的 aphiemi 一词的意思是赦免或驱逐。在这种情况下,是罪,或确切地说,是罪的结果一一内疚与羞耻。这个瘫子被治愈的不只是身体上的疾病,也包括他的罪所造成的精神上的影响,或许包括即将变成"放心"的沮丧。

所言所行常与衪父的品格相一致的耶稣,在被钉十字架时说:

……父啊! 赦免[aphiemi] 他们; 因为他们所做的, 他们不晓得……(路 23:34)。

祂不是在求天父赦免(*charizomai*)他们,而是在祈求使那些虐待祂的士兵能够理解并接受赦免。在百夫长及其士兵身上,这个祈祷似乎得蒙了垂听(太 27:54)。

你们饶恕人的过犯,你们的天父也必饶恕你们的过犯; 15 你们不饶恕人的过犯,你们的天父也必不饶恕你们 的过犯 (太 6:14-15)。 我们若不饶恕(aphiemi)别人,上帝会饶恕我们吗?会,祂赦免了,祂已经赦免了(charizomai)我们,但我们却不接受赦免(aphiemi)。为什么不接受呢?因为我们若不愿做那些能使得罪我们的人感到自由的事,我们就无法从心里摆脱那内疚和羞耻。我们若拒绝让别人自由,那么我们也就不能从自己的罪中得释放。这与我们怎样论断人,也必怎样被论断(太7:2)有关。

第二个希腊词语 "apoluo" (斯特朗辞典中的 G630)的意思差不多, 因为也是"释放"、"抛弃"、"驱逐"的意思。

他们却不言语。耶稣就治好那人, 叫他走了(路 14:4)。

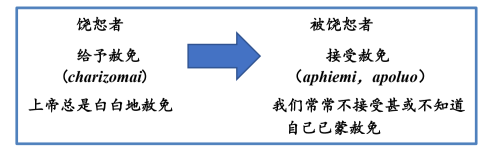
这节经文表明了 aphiemi 和 apoluo 意思上的相近。

那仆人的主人就动了慈心, 把他释放[apoluo] 了, 并且免了 [aphiemi] 他的债 (太 18:27)。

这两个希腊词语指的是上帝在接受耶稣为我们所做一切的信徒心中所成就的工作。

#### 总结

我们需要明白:赦免是双方之间的交易。有饶恕者,即提供并给予饶恕的人,还有被饶恕者,即接受饶恕的人。饶恕不仅仅是上帝赦免我们,而是一个过程:祂赦免我们,我们接受赦免,从而使我们感到被赦免、没有罪疚感并感激上帝。显然,圣经中的饶恕是一桩双方的交易。



## 2. 圣经中的赦免: 一个法律问题?

上帝赦免我们的罪是一个法律问题吗?许多人一想到赦免,就会想是想见了,许多不是有一个想免,就是种证是不知事的。在有一个项罪行都被记录,一旦认罪,认罪,对罪,会被删除在审判中面的。在审判中直当的永平,并付上适当的死,并付上适当的死,并不是人来说,是在地就另一些人来说,是在地狱与小生。



#### 白白地赦免

然而,如前所述,上帝赦免每项罪。一项罪若真已蒙赦免, 就没有债务需要偿还了。让我们来证实:上帝是白白地赦免,没 有任何的先决条件。

法利赛人西门设宴,有一个妇人为表感谢,用极贵的香膏抹了耶稣的脚。为回应西门的想法,耶稣对他说:

耶稣说:"一个债主有两个人欠他的债;一个欠五十两银子,一个欠五两银子;42因为他们无力偿还,债主就开恩免了他们两个人的债。这两个人哪一个更爱他呢?"43西门回答说:"我想是那多得恩免的人。"耶稣说:"你断的不错"(路7:41-43)。

上帝既不爱惜自己的儿子,为我们众人舍了,岂不也把 万物和祂一同白白的赐给 [charizomai] 我们吗? (罗8:32)。

请注意: "白白的赐给"是从 *charizomai* 一词翻译而来的。白白地赦免意味着不需要代价,不需要先决条件。

你们从前在过犯和未受割礼的肉体中死了,上帝赦免 [charizomai]了你们(或作:我们)一切过犯,便叫你 们与基督一同活过来(西2:13)。

虽然歌罗西人死在过犯中,但上帝还是赦免(*charizomai*)了他们。赦免应该发生在他们认罪之前。

倘若这人与那人有嫌隙,总要彼此包容 [charizomai],彼此饶恕; 主怎样饶恕 [charizomai]了你们,你们也要怎样饶恕人(西3:13)。

保罗在这里说基督怎样饶恕了歌罗西人, 歌罗西人也要怎样 饶恕人(他们尚未饶恕)。

上述经文和第一章所引用的弗 4:31-32 表明上帝已从心中白白地赦免了。祂更关心重建关系,我们与祂和好,而非惩罚。我们会看到,事实上,惩罚是我们拒绝与上帝和好的结果,犹如病人拒绝接受医生的治疗一样。在这种情况下,病人的病情恶化时,是医生在惩罚他吗?

#### 但是没有先决条件吗?

这节经文听起来好像赦免需要一个先决条件:

你们若不饶恕 (aphiemi)人, 你们在天上的父也不饶恕 (aphiemi) 你们的过犯 (可 11:26)。

请注意:这里表示饶恕的词语是 aphiemi,而非 charizomai。如果这两种情况中的词都是 charizomai,那么这节经文的意思就是:我们若不从心里饶恕,上帝就不会饶恕我们;祂不想要赦免我们。这样就使祂对我们的看法取决于我们的行为。

如果这个词是 charizomai,就意味着我们只需想要饶恕,或在思想中有饶恕的倾向。但 aphiemi 指的是我们要积极主动地去接触那些因伤害我们而感到内疚的人,帮助他减轻这种负担。我们觉得自己已蒙赦免还不够,还必须让得罪我们的人觉得我们已经饶恕了他。如果他们觉得我们不愿意饶恕,那么他们也就很难感到自己已被饶恕。

要让我们饶恕的人感到被饶恕,他们就必须知道我们对他们没有任何敌意。这需要我们以某种方式进行沟通,并且当然意味着我们实际上已经在心里原谅了他们。我们若不迈出这一步,很可能就说明我们没有得到从上帝那里来的饶恕,不是由于祂不饶恕,而是因为我们不接受,或许不相信祂是饶恕人的。我们若认为上帝是不饶恕人的,我们也会以同样的态度待人。倘若我们不让别人知道他们已被原谅,因此不必再为此而内疚了,那就意味着我们还未理解上帝对我们的饶恕,因此我们也不会感到自己蒙赦免,重担得解脱了。关键是上帝要向我们讲述祂的饶恕与永远施恩的品格。上帝已在祂的圣言中向我们如此行了。然而,误解祂的律法是强加的规则,而非为我们的益处而设计的,就导致饶恕被视为有条件的。人类把自己对饶恕和正义的观念强加在上帝和祂圣言的翻译中,就平添了许多混乱。

#### 公正和惩罚

事实上,惩罚甚至是上帝不会做的事。人们认为上帝因人对 祂怜悯与公义的混乱理解而亲自刑罚罪恶。他们知道上帝就是爱 并且上帝也怜爱罪人,但因为上帝是公义的,所以祂不能让罪不 受到刑罚。这是对上帝公义和律法的误解。

圣经中的公正<sup>1</sup> 是指做正确的事,恢复到一个正确的状态,去医治与拯救。它是恢复,而非报复。实际上,<u>并没有经文使用"公正"<sup>2</sup>一词(钦定版)</u>来支持公正意味着刑罚罪恶。对公正的理解在很大程度上取决于你在透过哪种"<u>律法的镜子</u>"<sup>3</sup>去看,你对上帝律法的理解如何。上帝的律法是自然的——意味着保护我们,为了我们的益处——抑或是严格的法律,其中有上帝强加的随心所欲的刑罚?

任何我们认为来自上帝的"刑罚"实际上都不是强加的,而是罪本身的自然结果:

因为罪的工价乃是死;惟有上帝的恩赐,在我们的主基督耶稣里,乃是永生(罗6:23)。

下面这个版本说得更清楚:

因为<u>罪付上了它的工价</u>——死;但上帝的恩赐,在我们的主基督耶稣里,乃是永生(罗6:23,希腊文新约圣经)。

死的源头乃是罪4,最初源自撒但,而非上帝:

私欲既怀了胎,就生出罪来;罪既长成,就生出死来 (雅1:15)。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> https://characterofgod.org/justice-definition/

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> https://characterofgod.org/justice-verses/

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> https://characterofgod.org/law-definition/

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> https://characterofgod.org/sin-destruction/

惩罚我们的是我们拒绝放弃的罪的后果,而非上帝武断地决定对我们的惩罚。

#### 爱与赦免

上帝就是爱(约一4:8),《哥林多前书》对爱的描述包括:

(爱)不做害羞的事,不求自己的益处,不轻易发怒, 不计算人的恶(林前13:5)。

大多数其他版本的最后一部分都是不记录人的错误:

不羞辱他人,不求自己的益处,不轻易发怒,不记录人的错误(林前 13:5,新国际版本)。不行事不当,不求自己的益处,不被激怒,不重视错误的经历(林前 13:5,新美国标准圣经)。

虽然无所不知的上帝不会忘记任何事情,但祂不会象我们那样记住我们的罪,正如我们可能会说的: "我会记住的!"(用某种特定的声音说)暗示着惩罚的威胁。

当我们说上帝白白地赦免时,并不是在我们悔改之前的某个时刻,祂改变了想法,决定饶恕我们,不再生我们的气,而是祂对我们从未有过那些情绪。祂的真实情绪已在更多类似的经文中显明出来:

耶稣快到耶路撒冷,看见城,就为它哀哭(路 19:41)。

耶路撒冷啊, 耶路撒冷啊, 你常杀害先知, 又用石头打 死那奉差遣到你这里来的人。

我多次愿意聚集你的儿女,好象母鸡把小鸡聚集在翅膀底下,只是你们不愿意 (太 23:37)。

#### 上帝唯想保护

上帝只想护庇、保守我们,如同我们保护自己的孩子一样。 有时祂不能这样做,因为作为绅士,祂不会在别人不想要祂出现的地方出现。这样做会违背我们的自由意志,祂决不会那样做。

这个原则反映在了洪水以前人的情形中:

他们未到死期,忽然除灭;根基毁坏,好象被江河冲去。 17 他们向上帝说:离开我们吧!又说:全能者能把我 们怎么样呢?(伯22:16-17)。

对于那些坚决拒绝祂同在的人来说,祂就什么都做不了。

#### 涂抹罪

在法律意义上掩盖罪的概念有时被称为涂抹罪,或更常见的 是涂抹罪的记录。这与几世纪前先知但以理所说的洁净圣所的过 程有关:

他对我说:"到二千三百日,圣所就必洁净" (但8:14)。

然而,抹除罪也可被理解为不是抹除罪的实际记录,而是一种从个人身上除去罪,甚至除去犯罪倾向的过程。有许多经文支持第二种观点。诸如此类的经文并不是在谈论改动或删除记录:

东离西有多远,祂叫我们的过犯离我们也有多远! (诗 103:12)。

因此,它是从人身上,而非从<u>记录册<sup>5</sup></u>上涂抹罪。请参阅<u>洁净</u> <u>圣所</u>过程的详细研究<sup>6</sup>。

6 https://characterofgod.org/daniel-814-the-cleansing-of-the-sanctuary/

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> https://characterofgod.org/records-of-heaven/

#### 不是法律, 而是关系

因为我们作仇敌的时候,且藉着上帝儿子的死,得与上帝和好;既已和好,就更要因祂的生得救了。11 不但如此,我们既藉着我主耶稣基督得与上帝和好,也就藉着他以上帝为乐(罗5:10-11)。

请注意:在这节经文中,我们与上帝和好;上帝无需与我们和好。和好只是单向的。接受<u>赎罪</u>(第11节)被称为和好。这个新约圣经中唯一的"赎罪"一词,是由希腊动词的名词形式翻译而来的,意思是"和好"。英语中"Atonement"一词的起源是指处于一种统一的状态或"合一",即与另一个人达成一致。起初,它与法律上的赎罪没有任何关系,但数世纪以来,它的含义已被腐化了。

如果一个人的罪被转移到了一个无辜的替代者身上(愿意与否),那个替代者就被视为犯了那些罪,并为此而被杀,那么他的罪就真地得蒙赦免了吗?赦免意味着饶恕人的人把被饶恕者(罪人)从任何可能强加的后果中解救出来。要求转移罪责并以死付上赎价的神学,使上帝成为了不饶恕人的,总是要求代价。一种更极端的理解包括平息神怒的想法——上帝要求(甚至可能是亲自强加的)痛苦和死亡,然后祂才会赦免。此种教导使许多人远离上帝,使他们感觉不到被赦免。

平息神怒神学在这节经文中反映了出来:

祂诚然担当我们的忧患,背负我们的痛苦;我们却以为 祂受责罚,被上帝击打苦待了(赛53:4)。

但请注意:这节经文没有说救主是被上帝击打的,而只是说我们以为祂被上帝击打苦待了。圣经中的赦免不是法律上的事。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> https://characterofgod.org/atonement-definition/

<sup>8</sup> https://characterofgod.org/appease-definition/

### 3. 圣经中的赦免: 与罪的关系

在我们犯罪之后与上帝施行赦免之前,人们通常认为要出现什么?悔改与认罪。然后上帝就会赐下赦免;祂会饶恕与祝福——但不是在此之前。

在我们认罪悔改以前,在上帝赦免我们之先,我们普遍认为上帝对人是什么态度?或许祂会生我们的气。我们悔改之后,上帝对我们是何种态度(普遍的理解)?也许祂会很高兴与我们同在,喜悦我们,准备祝福我们。基本上,祂已准备好饶恕,我们悔改并"坦白",然后祂就会赦免并祝福我们。但事情真是这样吗?上帝爱我们的程度和关心我们的愿望取决于我们的行为吗?这符合你对饶恕的理解和定义吗?请思考一下这节经文:

还是你藐视祂丰富的恩慈、宽容、忍耐,不晓得祂的恩慈是领你悔改呢? (罗2:4)。

根据这节经文,上帝的恩慈和我们的改变,哪一个在前?上帝的恩慈。倘若上帝的恩慈是领我们悔改的,那么祂的恩慈就必须先出现。是否可能在我们认识到上帝对我们有多好,认识到祂从未生我们的气,而总是想要给我们最好的之后,我们才会认罪悔改呢?

上帝爱世人,甚至将祂的独生子赐给他们,叫一切信祂的,不至灭亡,反得永生(约3:16)。

在我们尚未生出、需要赦免之前,上帝就已经赐下了祂的儿子。甚至在罪败坏全人类之后,上帝仍采取行动来拯救我们:

惟有基督在我们还作罪人的时候为我们死,上帝的爱就在此向我们显明了(罗5:8)。

这些经文指出:上帝在赐下祂的儿子为我们的罪而死之前就 已经爱了世人,这就说明上帝的赦免是没有先决条件的。

#### 赦免和债

让我们进一步看看有关赦免的经文,看看赦免是如何起作用的。《歌罗西书》第二章在有很多关于赦免的内容:

你们从前在过犯和未受割礼的肉体中死了,上帝赦免 (charizomai)了你们(或作:我们)一切过犯,便叫你 们与基督一同活过来;14 又涂抹了在律例上所写攻击 我们,有碍於我们的借据,把它(注:英文在此有:从 路上)撤去,钉在十字架上(西 2:13,14,新美国标准 圣经)。

祂撤去并钉在十字架上的这个"借据"是什么?它是从哪里来的?是从谁那里、从谁的路上撤去的呢?

在钦定版中,西 2:14 讲到基督"涂抹了在律例上所写攻击我们,有碍于我们的字据。"在那里,"(手)写"的希腊文是"cheirographon",这是一种用作本票的手写文件。这不是指律法本身,而是指对个人的指控记录,即他们的债务记录。因此,涂抹债务指的是上帝担当我们的罪债,并将它抹去。

#### 这债从何而来?

这债究竟从何而来呢? 先知耶利米给了我们一个线索:

犹大的罪是用铁笔、用金钢钻记录的, 铭刻在他们的心 版上(耶17:1, 新钦定本)。

圣经说我们心中有罪恶的记录,这指的是什么?很简单,当 我们知道自己的举止行为不正确时,我们的良心就会让我们感到 内疚和谴责。正如我们所经历的,赦免包括撤去我们的债务记录 ,并从我们的良心中删掉它,从而使我们从内心的罪疚中释放出 来!借着相信上帝儿子的死,上帝就在我们心中完成了这个奇迹 般的改变。 这就是上帝将耶 稣赐给世人的动机。 基督的死不是为了因为了 抚上帝心中任何因为了 因为了固有 的恶意,也不是为了 近祂能赦免,而是为 了把我们从罪的心理 后果中解放出来,使 我们能<u>经历</u>赦免。下



面这节经文就讲到了这点:

何况基督藉着永远的灵,将自己无瑕无疵献给上帝,祂 的血岂不更能洗净你们的心(原文作良心),除去你们 的死行,使你们事奉那永生上帝吗?(来9:14)。

基督的血洁净了我们的良心因"死行"(导致死亡的行为)而有的罪疚感,以至那些罪不再折磨我们的良心。请注意:被洗净的是我们的良心,而非天上的记录。内疚和羞耻消失了。何等美妙的解脱啊!它改变了我们,而非上帝!

基督的血是如何洁净你的良心的呢?血通常被视为洁净罪的记录。有人想象应该是这样的,如图所示(注:图片中的字是:罪)

但我们很难明白所洒的血能起到洁净的作用。圣经说,血象征着生命:

因为活物的生命是在血中。我把这血赐给你们,可以在 坛上为你们的生命赎罪;因血里有生命,所以能赎罪 (利 17:11)。

我们可能认为血能赎罪,如上图所示,但这并不符合赎罪的原意。然而,基督的生命(以血为象征)能够达到合一(与祂合一的状态),因为看到祂生活中体现出的爱向我们表明祂在我们一边,

值得我们信任,从而使我们与祂和好。人类将这世界之光的源头 钉在十字架上的事实也描绘了一幅生动的图画,相反,描绘的是 我们肉体本性的真相。它能打开我们的心灵,让我们对自己的罪 有更深的理解,并确信自己有罪,这是完全悔改、完全赦免和完 全治愈所必需的。

#### 这债是祂从谁的路上撤去的呢?

通过在我们心中做这伟大的工作,耶稣把我们的债务"从路上"撤去了。从谁的路上?请思考这些问题:你曾欠过某人无法偿还的债吗?这影响到你和他们的关系了吗?当你看到他们的时候,你有否故意逃避或至少回避有关那个债务的话题?

没有十字架,我们所欠的债就会阻止我们就近天父。并非因 为天父会抓住我们的债不放或转离我们,而是因为每当遇见祂, 我们巨大的罪疚感就会浮现在我们面前。这债仍会在我们的路上 。我们会因对祂的负罪感而永远无法靠近祂。

耶稣为拯救我们而死。祂为我们而钉在十字架上。为要赎我们的罪,使我们摆脱罪债,祂就拿着我们的字据,象征性地把它钉在了祂的十字架上。这就满足了我们心中对债务的概念,即这债能阻止我们相信我们可以与上帝和好。我们无需再害怕欠上帝的债,而因此不能就近祂。相反,当陷入罪中时,我们应立即转向上帝,提说一个诸如此类的应许:

你不要害怕,因为我与你同在;不要惊惶,因为我是你的上帝。我必坚固你,我必帮助你;我必用我公义的右手扶持你(赛41:10)。

#### 洁净与赦免随行

使徒约翰也在这节著名的经文中讲到了赦免:

我们若认自己的罪,上帝是信实的,是公义的,必要赦免我们的罪,洗净我们一切的不义 (约一 1:9)。

约翰在这里说的不是发生在上帝心中的赦免。我们不能认为罪人在认罪之前,上帝的心对他们是关闭的。许多人都相信并教导这个关于上帝的谎言。在我们迈出和好的第一步之前,祂不会和我们保持距离。在我们尚未想到要承认任何事情之前,上帝那温柔的心就已赦免了我们。这节经文指的是除去我们的负罪感,然后进一步除去罪和不义;这件事发生在我们心里,而非祂心里。因此,这里使用的词语是 aphiemi。

请注意这节经文本身是在说: "洗净我们一切的不义。"这种赦免仍是以上帝在我们心中所做的洁净工作为中心。我们认识到需要除掉这内疚与羞耻,便选择让上帝为我们如此行。赦免与洁净都发生在我们心中,上帝不会干涉那里所发生的事情。唯有我们允许,祂才会做这工作。

#### 赦罪

与"赦免"这个话题密切相关的还有另一个词语。"赎罪"一词由希腊名词 aphesis (斯特朗辞典中的 G859)翻译而来,源于动词 aphiemi。请注意,在下面这节经文中,赦免显然是接受的,而非给予的:

被赦免之人对上帝赦免的相信,使他得以从罪中解脱出来, 而非这种相信使上帝赦免了他。上帝已经赦免了他,而是否相信 这一点,并从罪疚感中得到心灵的释放就取决于我们。

这节经文中也使用了同一个词:

约翰来了, 在旷野施洗, 传悔改的洗礼, 使罪得赦 [aphesis] (可1:4)。

洗礼不仅仅是用水洗净皮肤表面。洗礼是为了帮助我们认同耶稣的死、埋葬和复活。这就是圣经中的洗礼要领受洗礼的人完全浸入水中的原因,就好像我们死了(死),被葬在水中(埋葬),又从水里复活(复活)。这是向自我死去并在基督里重获新生的美妙象征。

这水所表明的洗礼,现在藉着耶稣基督复活也拯救你们; 这洗礼本不在乎除掉肉体的污秽,只求在上帝面前有无 亏的良心(彼前3:21)。

罪人的解脱是意识到上帝不会抓住我们的罪不放,意识到祂 真地赦免了我们。我们开始明白,耶稣的死并非一种平息神怒的 方式,不是为了付上上帝所要求的法律上的惩罚,而是为了表明 上帝对我们的爱。钦定版将此(彼前 3:21)称之为"在上帝面前有 无亏的良心。"

#### 赦罪是有条件的吗?

似乎赦免仍有附加条件,如这些经文所暗示的:

因为这是我立约的血,为多人流出来,使罪得赦(太 26:28)。

接着律法,凡物差不多都是用血洁净的;若不流血,罪就不得赦免了(来9:22)。

听起来需要献祭、血和死。然而,就连这点也被大大误解了。 请思考下列经文:

祭物和礼物, 你不喜悦; 你已经开通我的耳朵。燔祭和 赎罪祭非你所要 (诗 40:6)。 因为我将你们列祖从埃及地领出来的那日,燔祭平安祭的事我并没有提说。也没有吩咐他们(耶7:22)。

凡祭司天天站着事奉上帝,屡次献上一样的祭物,这祭物永不能除罪(来10:11)。

有许多其他经文表明,上帝不需要祭物来赦免我们。但祂却让人献祭,因为我们需要借此明白自己已蒙赦免。人类需要一个看得见的象征来帮助他伸出信心之手。圣经中有许多<u>上帝满足人</u>需要°的例证。

我们的本性由于犯罪而来的对上帝的惧怕而变得如此堕落, 以至我们认为在得蒙赦免之前,献祭是必须的。古代异教文化中 所盛行的各种形式的献祭(寻求赦免的保证)就证明了这点。上帝 单单对我们说我们已蒙赦免是不够的,我们还需要一些看得见的 表现来使之更为真实。

在上帝赦免罪恶之前,从不需要看到血与死亡。

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> https://characterofgod.org/love-allows-for-growth/

## 4. 圣经中的赦免:一些例证

让我们来看一些故事和实例,以帮助我们更好地理解圣经中的赦免,以及上帝是如何试图教导我们赦免的。

#### 亚伯兰

感到需要献祭的一个很好例证就是亚伯兰。上帝告诉亚伯兰(在《创世记》第十七章中更名为亚伯拉罕),他的后裔将像星星一样多,亚伯兰就"……信耶和华……"(创 15:6),没有要求任何预兆,上帝也没有给他任何兆头(作为证据)。但当上帝要把那地赐给他的时候,他的反应却有所不同,他通过祈求上帝给他一个征兆而表达出了他的怀疑:

耶和华又对他说:"我是耶和华,曾领你出了迦勒底的 吾珥,为要将这地赐你为业。"8 亚伯兰说:"主耶和 华啊,我怎能知道必得这地为业呢?"(创 15:7-8)。

由于亚伯兰对那应许缺乏信心,不能单纯地去相信上帝的话,便就求上帝给他一个看得见的征兆来帮助他相信。作为回应,上帝让他献动物为祭,并根据当时的文化习俗将它们分成两半:

他说:"你为我取一只三年的母牛,一只三年的母山羊,一只三年的公绵羊,一只斑鸠,一只雏鸽。"10 亚伯兰就取了这些来,每样劈开,分成两半,一半对着一半地摆列,只有鸟没有劈开。11 有鸷鸟下来,落在那死畜的肉上,亚伯兰就把它吓飞了。12 日头正落的时候,亚伯兰沉沉的睡了;忽然有惊人的大黑暗落在他身上(创15:9-12)。

是谁要求的这个仪式,上帝还是亚伯兰?我们看到上帝无条件地应许了亚伯兰,不需要任何仪式,但亚伯兰不信。他需要一些东西来帮助他相信,上帝便迁就了他。从上帝说祂不喜欢祭祀这句话以及这个仪式的结果"有惊人的大黑暗落在他身上"来看,

我们知道这本不是上帝的旨意。那恐惧和黑暗并非从上帝而来。 虽然这里的问题是上帝应许的土地,但同样的原则也适用于赦免 上——人需要上帝赦免的保证,上帝便仁慈地给予了他们。

#### 献祭制度

上帝本着祂不可思议的智慧,既能满足亚伯兰和后来以色列人的需要,同时又能教导真理的伟大原则。通过摩西赐下的圣所献祭制度,为要向人保证他们可得赦免,即使:

公牛和山羊的血, 断不能除罪(来 10:4)。

我们已经在前面的经文中看到,上帝不喜欢祭祀。是人 认为有罪就需要有死亡。因此,上帝本着祂的怜悯就建立了一个 献祭制度来迁就人的误解,以让人相信他已蒙赦免。圣所崇祀是

圣所崇祀是 用来教导属灵真



理、给罪人和国家带来赦免的一种看得见的媒介。不幸的是,就像许多其他上帝与我们互动的例子一样,它很快也被误解,而成为了一种空洞的仪式。虽然我们不会去深入探讨圣所崇祀的细节,但这里的要点是:圣所崇祀的存在乃是要用来教导一个更伟大的事实。

让我们看一些其他即使在最需要饶恕的时候,上帝也很难让 人相信祂赦免的例子——这种难不是因为祂的有限,而是因为人 的局限。

#### 亚当

当上帝来到伊甸园中见亚当夏娃时,他们对上帝呼召的回应是隐藏:

我在园中听见你的声音,我就害怕;因为我赤身露体,我便藏了(创3:10)。

亚当担心赤身露体是因为他没有穿衣服,还是因为他的罪被 暴露了?身体的赤裸似乎并非问题所在:

当时夫妻二人赤身露体, 并不羞耻 (创 2:25)。

似乎亚当所担心的暴露并不是身体上的裸露。请注意上帝的回应:

……谁告诉你赤身露体呢?……(创 3:11)。

实质上,上帝是在说:"我没有告诉你你赤身露体;我不是要指出来或定你的罪;我不想让你羞耻、尴尬。"

但亚当从未祈求过饶恕。上帝愿意赦免他,但亚当不愿意接受,也不愿相信上帝,因为亚当接受了撒但的谎言,便在恐惧中躲避天父。这就是其余人类所继承的——对上帝的惧怕,相信上帝需要被安抚。

#### 该隐

许多人象该隐一样说:

我的刑罚(英文为: 罪孽)太重,过于我所能当的(英文为:不能被赦免)(创4:13,钦定版页边注)。

这里有一些类似的版本:

该隐对上帝说: "我的罪太大,对我来说无法被赦免" (创 4:13,布伦顿七十士希腊译本)

该隐对耶和华说: "我的罪太重, 无法被赦免" (创 4:13, 翻译家兰沙 Lamsa)。

因此,在这种情况下,不是上帝不能赦免,而是该隐不能接受,也许是因为他不相信上帝那么怜悯的。虽然良心的谴责是为要驱使我们到上帝那里接受赦免的保证和关系的恢复,但许多人却容许它驱使他们灰心和绝望,这主要是因为他们误解了上帝慈爱和永远施恩的品格——他们不相信上帝会白白地赦免。

#### 雅各

雅各一生都在为自己的罪而内疚,尤其是欺骗父亲和其他欺骗行为("雅各"一名的意思是"取代者",即雅各通过欺骗所做的事)。他人生的转折点发生在他遇见哥哥以扫的前一晚:

只剩下雅各一人。有一个人来和他摔跤,直到黎明。25 那人见自己胜不过他,就将他的大腿窝摸了一把,雅各 的大腿窝正在摔跤的时候就扭了。26 那人说: "天黎 明了,容我去吧!"雅各说: "你不给我祝福,我就不 容你去"(创32:24-26)。

虽然这里所描述的是身体上的角力,但更重要的是,雅各迫切需要得到赦免之祝福的保证。当他最终得到赦免之时,还通过改名而得到了一个附加的保证:

那人说:"你的名不要再叫雅各,要叫以色列;因为你与上帝与人较力,都得了胜"(创32:28)。

他固然没有在身体的角力上得胜(25 节),却在自己心里得了胜,得到了他所渴望的饶恕,并卸下了重担。

在描述耶稣复临前艰难的时日中,有一段与雅各的经历相似的特定时间或环境,那时,人们会在为预备主复临而寻求赦免的保证。这段经历甚至被称为"雅各遭难的时候":

哀哉! 那日为大, 无日可比; 这是雅各遭难的时候, 但他必被救出来(耶30:7)。

我们若确信上帝是满有恩慈的,不会定我们的罪,我们已蒙赦免,那么将来的经历(甚至今日的生活)似乎就会容易得多了。 理解赦免我们的罪是如何运作的会让我们更容易做到这一点。

#### 行淫时被抓的妇人

让我们看一下《约翰福音》第八章中行淫时被抓妇人的故事。 耶稣对控告她的人说:"你们中间谁是没有罪的,谁就可以先拿石 头打她"(第8节)之后,便用指头在地上画字。许多人认为,祂所 写的是让他们想起自己的罪,从而定自己罪的罪行。由于害怕自己 被定罪,控告者便一个一个地溜走了。他们走了以后,耶稣问她:

"……妇人,那些人在哪里呢?没有人定你的罪吗?" 11 她说:"主啊,没有。"耶稣说:"我也不定你的 罪。去吧,从此不要再犯罪了!"(约8:10,11)。

向人类彰显上帝品格的耶稣,通过与那个淫妇和控告她的人相遇,向我们表明上帝对罪人的态度乃是简单而完全的爱和赦免。我们可能<u>感觉</u>不到祂是这样对待我们的,但信心不是感觉。我们要做的就是相信上帝爱我们,无论我们的罪孽有多么深重,祂都已饶恕了我们。无论我们感觉它是否是真的,我们都必须这样相信。相信与我们的感觉直接相反的上帝不变的爱,是一场与自我的斗争。这是信心之战。试想这个妇人:她认罪了吗?没有。她知道耶稣是救主吗?不知道。但耶稣仍赦免了她,而没有定她的罪。

从上述例证中,我们看到上帝的困难决不是去饶恕。挑战通 常是说服人相信自己已蒙赦免。

#### 5. 圣经中的赦免: 表明上帝的心

既已认识到赦免是一桩双方的交易,就让我们更仔细地看看上帝心中发生了什么——在上帝的情感层面上——以及上帝如何看待我们这些罪人。请再思考:

上帝爱世人, 甚至将祂的独生子赐给他们, 叫一切信祂的, 不至灭亡, 反得永生(约3:16)。

我们看到在上帝赐下儿子为我们而死之前,爱罪人的心就已存在于上帝心中。这赦免并非源于十字架;在耶稣牺牲之前,它已在那里。上帝对我们的爱若不先存在,十字架事件就决不会发生。是因上帝对世人的爱,祂才把独生子赐给我们。这是非常重要的,因为许多人相信,若没有十字架,上帝心中对人的恶意就会一直存在。许多人教导说,正是通过十字架,上帝才平息了对人的敌意或恶念。然而,十字架并没有改变上帝对我们的态度;反而表明了上帝对人发自内心的情感,是早在十字架事件发生之前就已存在的感情。十字架对我们深切悔改并相信自己已蒙赦免是很必要的。

#### 当上帝不定你的罪时,也请勿定自己的罪

请留意另一段讲述上帝赦免的经文:

从此就知道我们是属真理的,并且我们的心在上帝面前可以安稳。20 我们的心若责备我们,上帝比我们的心大,一切事没有不知道的。21 亲爱的弟兄啊,我们的心若不责备我们,就可以向上帝坦然无惧了(约一 3:19-21)。

这里的原生词"信心"通常被翻译为"坦然无惧"。唯有我们的心(良心)不责备自己时,我们才能坦然无惧。我们的良心若不责备我们,我们就会在上帝面前无所畏惧:

所以, 我们只管坦然无惧的来到施恩的宝座前, 为要得 怜恤. 蒙恩惠. 作随时的帮助 (来 4:16)。

似乎与上帝的紧密联系取决于我们有一颗无愧的良心。

我们都有过做错事后内心深处不安的经历,不是吗?上帝的灵使我们知罪(约 16:8),但这只是为了要赐给我们恩典并医治我们(罗 5:20),我们不应认为让我们知罪就是上帝定我们罪的意思。使徒约翰提醒我们,当我们良心不安,在内疚感的重压下挣扎时,我们不要认为这定罪来自上帝。上帝比我们的心大。尽管我们的心(良心)可能会责备我们,但祂那赦免与爱的灵却已经在努力把我们从罪的后果中挽回过来。以下是约一 3:19-21 的重述:

此种改变的生活就是上帝爱的品格真被重写在我们心上的证据,有了这种认识,即使我们会感到不配而有罪,我们的心在上帝面前也可以安稳。事实比我们的感觉更可靠,上帝医治与恢复的能力远超过我们的较弱,故此要勇敢,因为没有什么是上帝不知道的。故此,我的朋友们,我们的心若已被治愈,不再责备我们,我们就可以不再惧怕上帝了(约一 3:19-21. 雷根斯堡新圣经)。

#### 即或我们自觉有罪,也能在祂面前有平安!

然而,唯有当我们理解祂对我们的态度,当然,我们也有战胜罪的愿望时,我们的心中才会有平安。祂允许我们犯错误,因祂已经为我们做了预备。很久以前,我学会了一个帮助自己度过一生的小窍门。或你也学过。这个窍门是:当你做错事,做了错误决定,或真地搞砸了大事时,不要在情感上打击自己。我们是人;我们会犯错误。你可能会因为错误而承受一些后果,但是要承认你的错误,承认你并不完美,并以任何需要的方式去改正它,然后继续你的生活。

我相信上帝希望我们这样做, 祂不想让我们背负重担。祂已经赦免了我们, 祂也希望我们能原谅自己和他人。

我们希望自己的孩子为他们年少无知时所犯的错误而沮丧一辈子吗?或当他们觉得没有达到自己预设的成功标准时,希望他们一直萎靡不振吗?耶稣想让彼得因为不认主而永远处于绝望之中吗?不!照样,上帝要我们知道:祂不仅像我们爱自己的孩子一样爱我们,而且还能在我们软弱的之处使我们刚强。因此,上帝对保罗说:

我的恩典够你用的,因为我的能力是在人的软弱上显得完全(林后12:9)。

#### 从 Charizomai 到 Aphiemi

请思考这节经文中的逻辑:

倒不如赦免他,安慰他,免得他忧愁太过,甚至沉沦了 (林后2:7)。

你若原谅了某人,那原谅是发生在你心中的,对吧?无论它是否能影响到被饶恕者的心,它都必须发生在你心里,让你去原谅他们。你能安慰一个你还在生他气的人吗?不能,你必须要先饶恕(charizomai)。你必须从心里饶恕。这样,你才能给他所需要的安慰,使他不致"忧愁太过。"这种从被饶恕者心中去除内疚的行为就是 aphiemi——接受赦免。照样,还是两个阶段。

#### 理解的测试

这里有一个小测验,看看你是否能区分这个过程的两部分。 请看这节经文:

你们赦免谁,我也赦免谁。我若有所赦免的,是在基督 面前为你们赦免的(林后2:10. 斜体为作者另加)。 这里出现的第二个"赦免"(斜体)是翻译者加上去的,因为这里说"我也",很显然在暗示: "我在做同样的事情。"

问题是: "你们赦免谁"中的"赦免"是哪个赦免?是 charizomai (给予的赦免)还是 aphiemi (接受的赦免)?它是发生在饶恕者心中的赦免还是发生在被饶恕者心中的赦免?

如果你选择了"charizomai",也就是在饶恕者一方的赦免,那么你就选对了。你很可能会那么回答,因为这里说: "你们赦免"——保罗在让他的听众饶恕。然而,这里还有一个原因。

如果你(饶恕者)原谅了一个曾经伤害过你的人(被饶恕者),而这种饶恕是 aphiemi,那么在被饶恕者心中会发生什么?内疚和羞耻会被除去;这实际上是在说对被饶恕者的影响。那么,在这节经文里说话的保罗(说"我也赦免"),或者其他什么人,能来除掉那同样的内疚和羞耻吗?不能,因为它已经不在了。你无法消除已经消失了的东西(内疚和羞愧)。然而,保罗可以在心里(对罪人没有反感)与他的收信人一同有饶恕(charizomai)。

上帝心中有赦免, 祂想让我们知道。耶稣说:

你们心里不要忧愁……我留下平安给你们…… (约 14:1, 27)。

耶稣说这句话,是在彼得鲁莽地宣称自己不会否认基督之后。

#### 6. 圣经中的赦免: 为之祷告

到现在为止,我希望你能理解祈求罪得赦免的祷告究竟是在 祷告什么。祷告的第一部分是认罪。认罪悔改包括意识到你已犯 罪,远离并离弃罪。

遮掩自己罪过的,必不亨通;承认离弃罪过的,必蒙怜恤(箴28:13)。

当你不再犯罪时,就不会有罪恶感和羞愧了,因为导致这一切的罪已经消失。内疚和羞愧是错误行为的自然结果。停止任何导致内疚和羞耻的行为,内疚和羞耻就会停止。这听起来很简单,但对一些人来说,这可能会是挑战。然而,圣经应许祂会帮助我们:

你不要害怕,因为我与你同在;不要惊惶,因为我是你 的上帝。我必坚固你,我必帮助你;我必用我公义的右 手扶持你(赛41:10)。

你们所遇见的试探,无非是人所能受的。上帝是信实的, 必不叫你们受试探过于所能受的;在受试探的时候,总 要给你们开一条出路,叫你们能忍受得住 (林前 10:13)。

上帝就是爱(约一 4:8), 祂不会改变(玛 3:6)。因此, 祂所做的一切都符合祂的本性,包括永远赦免(charizomai)。祂所做的尽都是爱,但爱可能会随着环境的变化而改变。我们若不允许祂带走罪恶感和羞耻感,那么从罪恶感和羞耻感中释放出来的赦免(aphiemi)就不会发生在我们身上。然而,在祂心中,祂仍然爱我们,饶恕我们,终将为那些坚持不接受赦免的人做祂所能做的最有爱的事。

作为尊重自由意志的一位, 祂将任凭此种人遭受他们选择的后果, 这后果是祂本希望能使他们认识到罪的灾难性后果并悔改的。

然而,最终,不断拒绝离弃罪恶将造成与上帝——生命的源头——永远分离的后果。

#### 双方交易的扩展

我在开篇提到过,赦免是一桩双方的交易,一方是饶恕者, 另一方是被饶恕者。我想再澄清一下。虽然涉及到双方,但这两 个过程比乍一看要更为独立一些。

你期望祈求赦罪的祷告会有何结果?我们需要认识到,无论我们是否接受,是否知道,甚至是否想要,上帝在心里都已经赦免了我们。祂的赦免 charizomai 并不取决于我们足够好,也不取决于我们的悔改或认罪,甚至不取决于我们觉得自己是可恶的罪人。祂继续爱我们,白白地赦免我们,甚至在某种程度上象祂以往那样祝福我们(太 5:45)。祂迫切地想要你今天就转向祂,永远得救。祂想要提高你的理解力,使你意识到祂对你的接纳和爱是何等深。

现在你既已明白了赦免,就应在祈求赦免时明智地求。不要祈求上帝赦免(charizomai)你,因祂已经赦免了你。人们祷告说:"上帝啊,求你,求求你了;求你赦免我。"他们苦苦哀求并承诺:"亲爱的上帝啊,你要是能赦免我,我就不会再犯这个罪了。"他们想在上帝身上看到改变。"上帝啊,求你饶恕(不要再生我的气了)我,好吗?"你无需这样做,因祂已经赦免了你。不要祈求赦免 charizomai,因为上帝在很久以前就已赦免了你。

更为正确的求赦免的祷告可能包括(没有固定的公式):承认你犯了罪,赞美上帝的爱和饶恕,感谢祂带走了你的内疚和羞耻——这就是你正在经历的赦免。为让这一切发生,你需要熟悉祂的律法,感激祂的慈爱与饶恕,并需要停止犯罪。内疚和羞耻是你错误行为的结果。故此,要停止那个罪行!你祷告的重点是要认识到上帝是何等良善、恩慈,又饶恕人的上帝,并且一直都是,以及你需要改变什么,而非祂需要改变。





虽然旨在保护人的律法被写在石版上表明了其永久性,但耶稣在地上写 下犯奸淫者(《约翰福音》第八章)的罪则表明上帝已准备好擦去它们。

我们若允许,上帝就会把祂的律法写在我们心上,以代替 罪的位置。

主说:那些日子以后,我与他们所立的约乃是这样:我要将我的律法写在他们心上,又要放在他们的里面(来10:16)

这个过程中的困难在于我们。在我们的生活中,可能会有一些我们正在做或一直抓住不放,却没有意识到是罪的罪。即使我们不知道它们是罪,也许甚至不知道它们的存在,或不认为它们是罪,但它们仍会对我们造成伤害。上帝愿意向我们显明这些罪,但这对我们来说会很痛苦。当我们的生活经历使我们认识到自己的罪时,我们不要因惧怕而转身离开。人们常认为无知是福,但对罪恶来说并非如此。当我们发现自己的一个罪时,我们要欢喜,因为上帝的灵带领我们发现了它,其目的是让我们悔改,接受赦免与新生活。

祂既来了,就要叫世人为罪、为义、为审判,自己责备 自己(约16:8)。 律法本是外添的,叫过犯显多; 只是罪在哪里显多, 恩典就更显多了(罗5:20)。

我们与耶稣相处的时间越多,我们就越会自知有罪。许多人不喜欢这个过程,因此他们不再读经,或者不想与有坚固信仰的人在一起。但这源于对上帝的错误理解。上帝不会强迫我们改变; 祂首先要我们想要改变。当我们看到自己的罪时,我们可以求上帝使我们更像那位我们越来越了解的耶稣。即或撒但或世人或任何一个人说我们没有什么变化,也请让我们相信我们正在成圣,在越来越像耶稣。

你看父赐给我们是何等的慈爱,使我们得称为上帝的儿女;我们也真是祂的儿女。世人所以不认识我们,是因未曾认识祂。2 亲爱的弟兄啊,我们现在是上帝的儿女,将来如何,还未显明;但我们知道,主若显现,我们必要象祂、因为必得见祂的真体。3 凡向祂有这指望的,就洁净自己,象他洁净一样。4 凡犯罪的,就是违背律法;违背律法就是罪。5 你们知道主曾显现,是要除掉人的罪;在祂并没有罪。6 凡住在祂里面的,就不犯罪;凡犯罪的,是未曾看见祂,也未曾认识祂(约一3:1-6)。

罪得医治、在律法上称义、充满上帝生命的关键是认识上帝的儿子, 洁净自己, 像祂洁净一样。

让我们祈求明白上帝的赦免,愿意毫无保留并感恩地领受之。

#### 总结

上帝总会从心里饶恕你。祂的赦免是白白给你的,甚至在你祈求之前就已经赐下了。祂不会一直对你怀恨在心,等你先做什么。在上帝考虑爱我们之前,我们无需做任何有功之举。这不是记录的问题,也不是去平衡这些记录册的问题,而是真正治愈心灵的问题,这样我们与上帝的关系才能恢复,我们的罪恶倾向才能被除去。

你是祂的宝贝,祂从不会对你怀有任何负面想法,也决不会定你的罪。这是一个奇妙的真理,会增加你对祂的爱。意识到祂白白赐下的赦免(*charizomai*)和祂对你的真实看法会让你更容易接受那白白赐下的赦免(*aphiemi*)以及随之而来的治愈和救恩。

当对照我们的经验时,这一点就很容易理解了,尤其在想到 幼小孩子的慈爱父母时。当孩子做错事时,他们总是会原谅他们; 父母对他们的爱丝毫不会减少,也不会对他们怀恨在心。我们的 孩子帮助我们认识了上帝与我们之间的关系,以及祂如何看待祂 的所有儿女。

故此,请接受白白赐给你的赦免吧! 学会视上帝为一位了不起的父母。明白上帝的赦免岂不是一种祝福吗? 我们要因祂白白赐下的赦免和除去你的罪疚感而欢喜快乐!

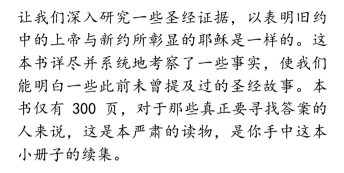
最后,你认识的人中若有人正在为赦免而挣扎,请把这本小 册子分享给他们。

## 其他书籍可在 fatheroflove.info 中获取 也有有声书供免费下载

#### 阿加佩



起初的爱





婚姻如同一个处于严重威胁之下的机构。为什么那么多人在婚姻里通常都会有很糟糕的经验与关系呢?《起初的爱》着眼于《圣经》中所描述的那段最初的关系,看看我们从中能学到哪些增进并充实我们自己关系的教训。这本 44 页的小册子中写满了一个充满活力之婚姻所必需的重要原则。

## 身份之争



身份战争是一个自我发现之旅。它邀请你在一种纯粹的关系中去获悉自己的价值。 这本书所揭示的原则会帮助你逃避当今世 界的绩效导向心态,并在你最重要的关系 中获得自由。

#### 有关赦免的快报

- 赦免是饶恕者——提供赦免的人——所给予的。
- 赦免要由被饶恕者所接受。
- 因此,赦免有双方,是一个双方的过程。
- 给予的赦免和接受的赦免是两个不同的希腊词语。
- 给予的赦免是从希腊词语 charizomai 翻译而来。
- 接受的赦免是从希腊词语 aphiemi 翻译而来。
- 上帝从不主动地亲自惩罚罪。
- 所有的罪都有后果,这是罪的自然结果。
- 罪行是有罪的,因为它能伤及我们和他人。
- 上帝与我们的关系酷似父母与子女的关系。
- 上帝设计的每条律法都是为了祝福并保护我们。
- 没有一条上帝的律法是专制的: "因为我是上帝,我就这么说。"
- 永远施恩的上帝会永远赦免我们所犯的每一个罪。
- 即或我们犯了很严重的罪,上帝对我们的爱也丝毫不会减少。
- 上帝只想保护我们免受罪的伤害。

本研究已给出了上述所有事实的证据。了解赦免是如何起作用的,知道上帝总会赦免我们,能帮助我们卸下内疚与羞耻的重担。接受上帝白白赐下的赦免,你就会体验到极大的平安与一颗清洁的良心。愿这本小册子能大大地鼓励你去亲近上帝。