# 盘问十字架 阿德里安·埃本斯

## 盘问与邂逅十字架

基督十字架的影响与意义

# 献给我亲爱的朋友 托尔和阿扎德

印刷机构



2019年8月

©阿德里安•埃本斯, 2019年

adrian@life-matters.org

何南清 翻译 327651308@qq.com

# 目录

| 一、 | 父赦免他们           | 5   |
|----|-----------------|-----|
| 二、 | 钉祂在十字架上!        | 9   |
| 三、 | 在他们所有的苦难中,祂都受苦了 | .12 |
| 四、 | 你们不能同我警醒片时吗?    | .17 |
| 五、 | 祭物和礼物是祢不愿意的     | .20 |
| 六、 | 我们有律法           | .29 |
| 七、 | 摩西在旷野举蛇         | .38 |
| 八、 | 上帝啊,祢的道在圣所里     | .43 |
| 九、 | 细拉              | .49 |



### 一、父赦免他们

画面闪现在我的脑海里,引发了深深的遗憾。我与周围之人交往时所产生的不愉快的记忆越来越多,这正成为我心灵的负担。现在我正认真地寻求平安。当我回想我最近的一些突发事件时,我有一种自我厌恶之感,渴望成为一个与我当时意识到之自己形像不同的人。在那一刻,我脑海中清晰地浮现出一个词,那就是*饶恕*和我对饶恕的需要。

在你的生活中,你曾否意识到自己不是你喜欢的人,但在多次尝试改变自己后,你带着同样的重担回到了原点?你如何摆脱你看到自己的令人不安的形像?

这一经验证明《圣经》的话是正确的。

…没有义人,连一个也没有。(11)没有明白的;没有寻求上帝的;(12)都是偏离正路,一同变为无用。没有行善的,连一个也没有。罗马书3:10-12(《新普及译本》)

有许多人试图通过无视自己的性格缺陷和关注他人的缺点来寻求摆脱这种状况。因我们每个人都有性格缺陷,所以很容易在另一个人身上找到一些把柄,来为我们可能遇到的困难处境担责。以这种方式寻求心灵的平安,必然会破坏我们与他人的关系,最终会给我们带来更大的悲伤和孤独。

通往平安与自由的惟一道路是对我们自己的问题负责,并从造我们的 主那里寻求饶恕。

祂就开口教训他们,说:(3)"虚心的人有福了!因为天国是他们的。(4)哀恸的人有福了!因为他们必得安慰。" 马太福音 5:2-4

我就是在这种情况下发现自己的。我为自己的自私和因需要别人的关注而给别人造成的痛苦而悲伤。

我是在一个基督化家庭长大的,且已被教导上帝在耶稣基督里所表现的爱。小时候,我听过好几次这样的话:

凡劳苦担重担的人可以到我这里来,我就使你们得安息。 马太福音 11:28

一想到我可到耶稣那里,从我的重担中得到安息和解脱,我就深受鼓舞。我开始反思基督的人生,尤其是与祂受死有关的最后几幕。十字架的故事对心灵破碎之人有着巨大的力量,就是自我拯救的能力已走到尽头之人。十字架改变了百千万人的人生,给了他们平安与希望。然而,它包含着一个谜。一个无辜的人在 2000 年前遭受背叛、折磨和屠杀的故事,怎么能给我的灵魂带来平安?这和我今天有什么关系?

一开始,这个故事让人觉得有悖常理。进入一个充满香甜芬芳和宁静音乐的宁静空间,在自然美景的包围下,带来这样的平安,岂不是更符合逻辑吗?当十字架的故事在灵魂中复活时,我们听到士兵们的叫喊声,鞭子划过基督背上的响声,及救主在一个巨大的木制十字架的重压下昏倒在地时发出的令人作呕的砰砰声。我们听到人群的嘲笑声,目睹扭曲的面孔在残酷的场景中欢欣鼓舞。

这个谜的秘密是什么?这个故事怎么能给我平安?怎样才能从屠杀中 获得宁静?

人有强烈的愿望要将视线转离这现场,但这种牵引力使人愿意看到这出戏的剧终。不知何故,它的残暴令人陌生地熟悉,同时又令人恐惧。我们到达了骷髅地——各各他。基督温顺地躺在这刑具上;由于被暴徒打入头皮的荆棘做成的假王冠,鲜血从祂的脸上流出。与祂同受这种命运之苦的人拼命反抗,企图拖延不可避免的刑罚。救主的背因早些时候受到的鞭打而无法辨认。但这个人做了什么才该受如此对待呢?

简短地阅读福音的故事揭示了一个充满同情、良善和最美丽画面的人生, 池画的是充满仁爱和良善的天父。这个人怎么可能受到如此野蛮的对待?

金属对金属的响亮叮当声吸引了我们的注意力,因钉子穿过了那双曾 经赐福过那么多人的温柔之手。那行走过以色列尘土飞扬之道路上的 宝贵双脚,现在被刺穿了,钉在了木制十字架上。然后十字架被举起,猛烈地安插就位,让全世界都能遇到,因这件事在《圣经》中被记录下来,从那时起,将被成百千万人讲述和阅读。

当我在寻求解脱罪恶的过程中思考这个十字架事件时,我的心同情这个无辜的人,祂也是上帝的儿子。我的思绪顺着祂的脚步从客西马尼到髑髅地。我想起了罗马总督彼拉多的话:

你们看这个人!约翰福音 19:5

我看着祂摇摇晃晃地倒在园里,极度痛苦地流着血滴之汗。我看着祂的门徒逃跑,任凭暴徒摆布。我惊讶地想,群众怎么会选择巴拉巴,却要把上帝的儿子钉在十字架上。他们为什么这么做?祂干了什么坏事而该受此刑呢?我看着祂被嘲笑、殴打和虐待:

他们给祂脱了衣服,穿上一件朱红色袍子,(29)用荆棘编做冠冕,戴在祂头上,拿一根苇子放在祂右手里,跪在祂面前,戏弄祂,说:"恭喜,犹太人的王啊!"(30)又吐唾沫在祂脸上,拿苇子打祂的头。(31)戏弄完了,就给祂脱了袍子,仍穿上祂自己的衣服,带祂出去,要钉十字架。马太福音 27:28-31

在这部戏里,我强烈地想责怪那些无情的演员,但我想到自己对别人的无情对待,意识到自己和他们一样有罪。我想起了基督的话:

……我实在告诉你们,这些事你们既做在我这弟兄中一个最小的身上,就是做在我身上了。马太福音 25:40

我不是嘲笑过别人吗?难道我没看过那些描写残暴的电影吗?当那些我认为是恶棍的人死去时,我不也曾感到高兴吗?我口中所说的咒诅话,岂不是曾经落在我以为冤枉我的人身上吗?我读的时候,谴责感增强了。当我冥想那两个与耶稣同死的人时,我认同其中一人所说的话:

我们是应该的,因我们所受的与我们所做的相称,但这个 人没有作过一件不好的事。路加福音 23:41

当我看见基督在十字架上时,我先前对那些拦阻和妨碍我的人所施加的谴责,现在带着力量回家了。我感受到了这句话的影响:

因你们怎样论断人,也必怎样被论断;你们用什么量器量给人,也必用什么量器量给你们。马太福音7:2

在一个永恒的时刻,我被我凝视十字架的目光惊呆了。虽然这个事件 发生在 2000 年前,但我觉得自己也在现场目击这出戏。我的世界进入 了慢动作,当我看着上帝的儿子,端详着那美丽的脸庞时,十字架周 围的喧嚣和骚动安静下来,然后从祂的嘴唇里说了这些话:

"父啊! 赦免他们; 因他们所做的, 他们不晓得。"路加福音 23:34

当这句话的意义穿透我的灵魂时,我心中燃起了希望的火花。长久以来所渴慕和盼望的饶恕雄辩地呈现在我面前。当我跪在造我的主面前,泪流满面时,我看着仁爱的脸庞,我的心融化了。在那张脸上没有丝毫谴责。我强烈地感到这样的现实:我罪恶的人生是祂在十字架上受苦的部分原因,然而祂没有谴责——只有仁爱和饶恕。

祂没有因我给祂带来的痛苦而责怪我。祂白白地饶恕了我。曾经和现在的问题在于,我会接受吗?我会相信我被饶恕了吗?就我而言,我用双手领受了,并宣告我得了永生的基业。我对耶稣说,我为我所做的事感到抱歉,我请求祂做我生命的主。一瞬间,一种平安降临在我身上,带来痊愈,带来安静,带来自由。压在我身上的罪担消失了,我的灵魂里有一种无法形容的快乐,只有拥抱它的人才能体会到。

像一股活水的泉源,眼泪从我的眼睛里涌出来表示感谢。我所寻找的安息终于属我了。我感激不尽,高兴地臣服我的救主作我的主人。

这在过去和现在都是我与十字架蒙福而美丽的邂逅。它提出了许多问题。如此美事怎么会从如此可怕之事而来呢? 2000 年前发生的这件事怎么感觉好像发生在今天? 什么是导致这一切的关键因素? 你为什么要关心十字架的问题及你自己与十字架的邂逅? 让我们盘问十字架。

### 二、钉衪在十字架上!

……人子要被交给祭司长和文士。他们要定祂死罪,又交给外邦人,将祂戏弄,鞭打,钉在十字架上……马太福音20:18-19

以色列的领袖为什么如此恨耶稣?为什么他们这么想毁灭祂?一个给世界带来这么多欢乐和幸福的人怎会成为这样的威胁?

那光是真光,照亮一切生在世上的人。(10)祂在世界,世界也是藉着祂造的,世界却不认识祂。(11)祂到自己的地方来,自己的人倒不接待祂。约翰福音1:9-11

这些领袖代表了全人类的本性景况和他们对上帝之儿子——父之受膏者——的态度。

祂在耶和华面前生长如嫩芽,象根出于干地。祂无佳形美容;我们看见祂的时候,也无美貌使我们羡慕祂。(3)**祂被藐视,被人厌弃**;多受痛苦,常经忧患。**祂被藐视**,好象被人掩面不看的一样;我们也不尊重祂。以赛亚书53:2-3

世上的君王一齐起来,臣宰一同商议,要敌挡耶和华并祂的受膏者,说(3):我们要挣开祂们的捆绑,脱去祂们的绳索。诗篇 2:2-3

十字架的故事是人类历史上最清晰的时刻,揭示了我们对上帝之儿子的集体态度,这是我们从亚当那里继承的本性基业。这个故事证明了保罗的话是正确的,他说:

原来体贴肉体的,就是与上帝为仇;因不服上帝的律法,也是不能服,罗马书 8:7

这种敌意从何而来?起初,上帝慈爱地指示亚当和夏娃,在园中间有一棵树,他们不能吃其果子。吃这棵树上的果子会导致他们死亡,他们将不复存在。这棵树被放在园里,给亚当和夏娃选择服侍造他们之

主的机会。若园里不存在这个原则,他们就没有选择的能力。然而, 选择抵挡上帝就与生命之源断开了联系。

上帝的道应如何理解呢? 祂的道是为亚当和夏娃的幸福而在无限的仁爱和关怀中赐下的吗? 撒但利用机会以蛇为媒介的攻击,得以向夏娃暗示,上帝之所以这么说是因一个不同的动机。

蛇对女人说: "你们不一定死; (5)因上帝知道, 你们吃的日子眼睛就明亮了, 你们便如上帝能知道善恶。"创世记 3:4-5

撒但暗示上帝是自私的,并试图阻止亚当和夏娃充分发挥他们的潜力。把这个动机放在上帝的道上,完全改变了上帝所说的、若他们吃了禁果之必然结局的含义。撒但用逆向逻辑陈述牠的主张。"你们不一定会死。"这表明上帝必确保他们会死,因祂显然有自私的动机要限制他们的全部潜力。这意味着亚当和夏娃认为,他们必须死,而不是他们会死。换言之,他们认为上帝会处死他们,而不是让他们在罪恶中毁灭自己。这差别是巨大的。

亚当误以为上帝要为他妻子的过犯杀她,于是拿了又吃了禁果。在上帝是一个暴君的错误观念下,亚当怀着仇恨和反叛的精神,决定藐视上帝,与夏娃站在一起,无论夏娃宿命如何。同时,亚当也想知道蛇的话是否真实,这就使他有胆量去拿禁果,加入蛇的行列,藐视上帝。

亚当误以为上帝要为他妻子的过犯杀她,于是拿了又吃了禁果。在上帝是一个暴君的错误观念下,亚当怀着仇 恨和反叛的精神,决定藐视上帝,与夏娃

站在一起。

在这里,我们找到了人类憎恨上帝的根源。亚当对上帝的品格有一个错误的印象,并根据这个错误的印象行事。亚当相信上帝会通过处死他人来保护祂自己的利益,当他害怕自己的生命受到质疑时,亚当表现出了这一特点。

他说:"我在园中听见你的声音,我就害怕;因我赤身露体,我便藏了。"(11)耶和华说:"谁告诉你赤身露体呢?莫非你吃了我吩咐你不可吃的那树上的果子吗?"(12)那人说:"祢所赐给我、与我同居的女人,她把那树上的果子给我,我就吃了。"创世记 3:10-12

亚当害怕,因他误以为上帝是来杀他的。当被问到他是否吃了那棵树上他被命令不可吃的禁果时,他把责任推给了他的妻子和上帝。在本质上,亚当是在说,"若有人必须死,那么祢应带走我的妻子,杀了她,祢也应被处死,因祢造了她!"

所有这些都源于一种错误的观念,即上帝会为了保护自己的利益而杀人。当亚当意识到除了某人被处死外没有别的出路时,他谴责他的妻子和上帝,以保护他的利益。我们饶有兴趣地注意到,与堕落后之人类的一切交流都是通过上帝的儿子,祂是上帝与人类之间惟一的中保(提摩太前书 2:5)。因此,亚当判处上帝的儿子死刑,因祂造了一个女人,引诱他违背上帝的命令。在那句话里,"祢所赐给我、与我同居的女人"包含着 4000 年后爆发的"钉祂在十字架"之呼声的种子。

这种子深藏在亚当的心里,这实相甚至对他自己都是隐藏的。若上帝 的儿子向亚当提出指控,说这是亚当要杀基督的计划,则他会像他的 子孙那样回答。

···为什么想要杀我呢?"众人回答说:"祢是被鬼附着了!谁想要杀祢?"约翰福音7:19-20

亚当会完全否认上帝之儿子的指控,视为祂对一个所谓的小问题反应 过度。惟一能除去这粒死亡种子的方法就是让它显现出来,然后让亚 当悔改他对上帝之儿子的罪恶。

这粒死亡的种子是每个男人和女人的基业。我们的本性潜移默化地包含着对上帝的反叛和伤害祂儿子的欲望。所以,祂被*所有*人,不仅仅是在 2000 年前把祂钉在十字架上的那些人,藐视和拒绝。

这牵涉深远,因此十字架的原则不局限于人类历史上的某一天,而是扩展到人类历史的每一天。

### 三、在他们所有的苦难中, 祂都受苦了

凡住在地上、名字**从创世以来**没有记在**被杀之羔羊**生命册上的人,都要拜牠。启示录 13:8

当耶稣谈到十字架时, 祂所说的话比大多数人所意识到的要广泛得多。

于是耶稣对门徒说: "若有人要跟从我,**就当舍己,背起他的十字架**来跟从我。"马太福音 16:24

十字架的原则是舍己。耶稣在促使祂被钉十字架的事件中体现了该原则。祂没有为自己受到的嘲笑和殴打辩护。尽管这给祂带来了巨大的痛苦,祂还是耐心地忍受着。宇宙的一切力量都在祂的指挥之下。在一瞬间,祂可能已结束了祂的痛苦,但祂屈服于它,以便给祂的攻击者尽可能多的时间来改变他们对祂的想法。基督希望他们先悔改自己的行为,免得在四十年后耶路撒冷被毁时灭亡。

事实上,宇宙中的一切都是由上帝之儿子维系在一起的。

祂[基督]在万有之先;万有也靠祂而立。歌罗西书1:17

···· 祂是上帝荣耀所发的光辉,是上帝本体的真像,**常用祂权能的命令托住万有·····**·· 希伯来书 1:3

作为造我们之主,基督是一位温柔的父母,祂顾念每一个男人、女人和孩子。祂希望祂的每个孩子都能在一个快乐、健康、平安的环境中成长。祂的愿望是将祂的父表明出来,父是万物之源。这意味着每当祂的一个孩子遭受痛苦时,基督也会遭受痛苦。祂为人类的一切苦难感到心痛。先知以赛亚论到此说:

他们在一切苦难中, 祂也同受苦难; 并且祂面前的使者拯救他们; 祂以慈爱和怜恤救赎他们; 在古时的日子常保抱他们, 怀搋他们。以赛亚书 63:9

以色列作为一个国家和个人所遭受的一切,基督都与他们一同经历。 但基督受苦不单是因以色列人,乃是因所有活在地上的人。 对于你们这些有儿女的人来说,当你的儿女处于巨大的痛苦中时,你有什么感觉?它刺穿你的心,造成许多痛苦和悲伤。若你的一个儿女伤害了你的另一个儿女怎么办?这引起了更多的悲伤。你为你受伤的儿女受苦,为伤人者感到失望。

当家庭外的人伤害他们的孩子时,父母会有什么感受?对许多人来说,本性的感觉就是要惩罚那个人。当耶稣的一个孩子被强奸时,耶稣有何感受?这使祂比人类父母对他们孩子的感受更悲伤。人类对付作恶者的反应是惩罚他们。对基督来说,作恶者也是祂的孩子。祂被他们的卑鄙行为所伤害,但若祂从他们那里撤回祂的保护,他们将死去,祂不想任何人死去。所以,当男人、女人和孩子互相伤害、虐待和杀戮时,基督默默地受苦。

每一次我们犯罪,我们都在抗拒基督之灵对我们灵魂的呼召。每次我们做我们本知错误之事时,我们就刺穿了基督。

**……若是离弃道理**,就不能叫他们从新懊悔了。因为**他们 把上帝的儿子重钉十字架**,明明的羞辱祂。希伯来书 6:6

每次有人扇其伴侣的耳光,基督都会感觉到。每当一个孩子在角落里发抖,而他们的爸爸正在打他们的妈妈时,基督都能感觉到这一切。但祂不能强迫百姓停止这些事,因使用武力并不能改变那些作恶者的品格。然而,若上帝使用武力,它肯定会改变祂的品格。但《圣经》说,上帝是不改变的(玛拉基书 3:6)。再想想,若一个人察觉到上帝在强迫他们,这会使他们更加坚定地抵抗和作恶。

当我们明白基督在人类彼此施加的痛苦中受苦时,我们就可看到十字架是如此明亮,以致我们不可能像未觉悟时那样度过人生。考虑以下来自 worldmeters.info 网站的统计数字:

根据世界卫生组织(WHO)的数据,世界上每年大约有 4000-5000 万例 堕胎。这相当于每天约有 125000 例堕胎<sup>1</sup>。我们能想象每天都有 125000 名孩子以这种方式死去让基督所经历的痛苦吗?当母亲试图接受终止妊娠时,她的感受如何?人类的心灵无法理解这个统计数据所包含的痛苦。

\_

<sup>1</sup> worldmeters.info/abortions/

今天大约有 3000 人会死于车祸,有 2800 人会自杀。这些统计数字不仅在死人,而且还牵连活人,所涉及的痛苦有多大? 今天有多少妇女和儿童会受到男人的性虐待? 统计数字表明,近 2500 万人被贩卖为奴隶,其中一半以上受到性虐待²。在这 2500 万人中,71%是妇女和女孩。

今天,世界各地有 **137** 名妇女将死于伴侣或前伴侣之手<sup>3</sup>。这些统计数字表明,基督所遭受的苦难是深不可测的。这些只是世界各地每天反映人类苦难之统计数字中的一小部分。

每一天,基督都被迫忍受男人和女人的暴力和自私。有人可能会提出这样一个问题,"为什么基督不拯救自己,从这个舍己的十字架上下来?"对祂和祂亲爱的天使来说,每一天都是活的地狱,他们被派来保护我们,他们也必须见证这些暴行。你曾希望自己是天使吗?仔细想想,在照顾这个世界上堕落的儿女时,他们必须忍受多少悲伤。这是你心甘情愿的工作吗?因无人请求耶稣帮助他们,或他们自己的心门把赐与他们的亮光关闭在外,而被迫看着一个孩子被虐待?目睹这样一幕的天使会感到多么无助和悲伤?

想想作父母的有一个吸毒的女儿和虐待她的丈夫处于暴力关系中的困境。你怎么让它停下来?你强迫你女儿改变吗?你能弹指让所有的痛苦都消失吗?若你女儿拒绝接受帮助,你能让她改变吗?未经她的同意,你只能一起走过,告诉她你爱她,在她走过黑暗的山谷时尽力安慰她。试图强迫她改变,只会使她更深地陷入同样的问题。

我们的父和救主的处境相似。尽管祂们拥有无限的资源,但祂们不能 强迫儿女的意志,除非我们寻求祂们的帮助,听从祂们的指导并遵循 祂们的意愿,否则祂们不能让我们改变。

在人类的头脑中,这个十字架似乎不可能相信,因它与我们的思维方式截然不同。十字架没有自卫、自保或自利。这是你服侍、安慰和帮助儿女的一种完全的自我奉献,而他们中的大多数人都不想和你有任何关系。

 $<sup>^2\</sup> https://www.bustle.com/p/13-sex-trafficking-statistics-that-put-the-worldwide-problem-into-perspective-9930150$ 

<sup>3</sup> BBC.com 一天之内全世界被杀的女人。2018年11月28日

有许多人对上帝感到愤怒,因祂似乎不关心他们的痛苦。然而,当百姓拒绝承认上帝或遵守祂的诫命时,当他们因拒绝遵行上帝的道而允许撒但毁坏他们的人生时,上帝怎么能阻止撒但攻击他们呢?

对于我们这些相信上帝并寻求遵行祂道的人来说,你能看到基督的十字架不是一天的事件,而是一次涵盖人类所有历史的经历吗?诚然,基督在肉体中死过一次,但这一事件是为我们打开真理的钥匙,即基督每天都被人类的思想、言语和行为刺穿。想想下面的《圣经》经文:

我已与基督同钉十字架,现在活着的不再是我,乃是基督在我里面活着;并且我如今在肉身活着,是因信上帝的儿子而活; 祂是爱我,为我舍己。加拉太书 2:20

为什么保罗说: "我与基督同钉十字架"? 为什么他不说"我*像*基督一样被钉十字架"? 我若与基督同钉十字架,这岂不是说基督今日仍因人的罪被钉十字架吗?

遭逼迫,却不被丢弃;打倒了,却不至死亡。(10)**身上 常带着耶稣的死,**使耶稣的生也显明在我们身上。哥林多 后书 4:9-10

为什么保罗说要把主耶稣的死带在我们身上?它是用现在时态而非过去时态写的。这岂不是反映在跟从基督的人所受的逼迫和苦难中,在基督与他们一同受苦且被他们的忧愁和痛苦感动吗?

那么人类对这个十字架的反应是什么呢?若你每天都想着祂的痛苦,你就不可能为自己而活。知道基督每天都在极度痛苦中,你怎能为讨自己欢心而活呢?

有一天,当我在冥想这个话题时,我被祂的痛苦完全淹没了,我在祷告中问祂: "我怎样才能成为祢的祝福,并在这些事上帮助祢呢? 答案是"你能同我警醒片时吗?"亲爱的读者,我请你们反思我们救主的苦难。你今生所寻求享受的,你知道的,使你不能与你的救主走得更近的事情,是否值得我们的救主所感受到的苦难呢?世界延续现在状态的每一秒都使基督忍受着无尽的痛苦。你所呼吸的每一口气都有无穷的价值,因它使上帝的儿子蒙受苦难。祂永远慈爱的心不会强迫子民改变,但祂怀着渴望的愿望等待着我们来到祂那里,让我们找到安息。

上帝没有让我们为世界上所有的苦难负责,我们也不能靠自己来为祂 改变整个世界。但当我们每天都在冥想基督的舍己,以及祂通过祂的 痛苦和舍己向我们展示了多少仁爱和耐心时,我们可改变,变得对别 人有耐心,忍受他们的缺点和弱点,而不必抱怨或恼怒。

永恒的无尽岁月永远不会告诉我们,十字架在过去六千年中所遭受的 苦难,总共多么深广。它所表现出的无私彻底暴露了我们自私的本性。 以这种方式来思考十字架,会使你要么谦卑地软化,要么坚定地抵抗 它,并与上帝之爱如此深刻的启示作斗争。

在这十字架的显现中,你是否允许自己被吸引到上帝的爱中去,并认为耶稣基督从创世以来直到如今在祂灵里被杀害?若不是有形十字架的启示,我们就不会知道我们本性对基督的真实情感。基督在 2000 年前死过,亚当心中的仇恨种子得到了充分的显现,人类也看到了亚当心中所存之未被开发和理解的全部结果。

既然我们知道这十字架,我们该如何回应它?

### 四、你们不能同我警醒片时吗?

基督十字架的故事是任何仍有人性感知的人所要面对的。对于那些以 杀戮动物或人类为职业的可怜的灵魂来说,这种敏感已被钝化到危险 的地步。

当门徒看见他们的弥赛亚站在百姓面前,用上帝国度的能力和信心说话时,他们为与祂交往而感到自豪。当祂背着十字架走上髑髅地的路时,情况就不同了。十字架的羞辱和死亡是人类本性不喜欢与之联系在一起的。这在彼得的人生中体现如下:

从此,耶稣才指示门徒,祂必须上耶路撒冷去,受长老、祭司长、文士许多的苦,并且被杀,第三日复活。(22)**彼得就拉着祂,劝祂说:"主啊,万不可如此!**这事必不临到祢身上。"马太福音 16:21-22

彼得不想让耶稣谈论十字架,更不想实际经历这个过程。耶稣被鞭打时,彼得因作祂的门徒而被逼到墙角,彼得却不承认。

既出去,到了门口,又有一个使女看见他,就对那里的人说:"这个人也是同拿撒勒人耶稣一伙的。"(72)彼得又不承认,并且起誓说:"我不认得那个人!"马太福音26:71-72

要接受基督的痛苦和苦难,就必须完全降服自己,与祂同行,并在关心别人时,进入祂苦难的交通中。使徒保罗明白这个事实,他说:

不但如此,我也将万事当作有损的,因我以认识我主基督耶稣为至宝。我为祂已丢弃万事,看作粪土,为要得着基督; (9)并且得以在祂里面,不是有自己因律法而得的义,乃是有信基督的义,就是因信上帝而来的义,(10)使我认识基督,晓得祂复活的大能,并且晓得和祂一同受苦,效法祂的死……腓立比书 3:8-10

为了过摆脱这种痛苦的独立人生,你必须假装它不存在;若你不能假装它不存在,那么你就不得不尝试用睡眠来消除。若你想过"有趣的人生",有许多刺激、乐趣和聚会,那么你必须忘记十字架。若你想

拥有大量财产并变得富有,你必须以一种忘记十字架的方式工作,因十字架将所有这些东西置于虚无和虚荣的视角。

耶稣试图通过十个童女的比喻,让祂不幸的门徒为他们的痛苦经历做好准备。

"那时,天国好比十个童女拿着灯出去迎接新郎。(2)其中有五个是愚拙的,五个是聪明的。(3)愚拙的拿着灯,却不预备油;(4)聪明的拿着灯,又预备油在器皿里。

(5) **新郎迟延的时候,她们都打盹,睡着了。**马太福音 25:1-5

不久后,耶稣和祂的门徒在星期四晚上庆祝逾越节,然后进入客西马尼园祈祷。基督周围的气氛非常沉重。门徒能看出祂负担甚重。祂带着彼得、雅各和约翰到一个更僻静的地方祈祷。

于是带着彼得和西庇太的两个儿子同去,就忧愁起来,极其难过,便对他们说: "我心里甚是忧伤,几乎要死; 你们在这里等候,和我一同警醒。"(39)祂就稍往前走,俯伏在地,祷告说: "我父啊,倘若可行,求祢叫这杯离开我。然而,不要照我的意思,只要照祢的意思。"马太福音 26:37-39

门徒虽然看出耶稣甚是忧愁,却仍困顿睡着了!耶稣痛苦地祷告了一会儿,来到熟睡的门徒那里,要唤醒他们:

来到门徒那里,见他们睡着了,就对彼得说: "怎么样? 你们不能同我警醒片时吗? (41)总要警醒祷告,免得入了迷惑。你们心灵固然愿意,肉体却软弱了。"马太福音 26:40-41(《英王钦定版》)

自信的彼得早些时候曾表示他愿意为耶稣而死,但当耶稣在巨大痛苦的重压下几乎要死时,彼得却睡着了。他为什么要这么做?

为了让人性保持自私的野心,它必须在基督的苦难中沉睡。若我们意识到基督的苦难,并同情祂,那么我们就会和祂一同警醒,我们就会放弃我们对这世界事物的追求和渴望。

每天我们都被邀请去考虑耶稣的牺牲,以使我们摆脱自私的本性。在《旧约》的崇祀中有献早晚祭。早祭在上午9点左右举行祭祀,晚祭在下午3点左右举行祭祀。这些时点使我们有机会思考基督的苦难,祈求恩典和勇气,不再因说话和做事刺穿基督而使祂痛苦。

我们将很快谈论更多关于献祭的事,但首先我们会看到,基督的门徒 在一天中的某些时候继续聚集在一起祈祷,同时开始意识到但以理写 献祭和供奉已止息的意义。

申初祷告的时候,彼得、约翰上圣殿夫。使徒行传3:1

祷告时刻是晚上献祭时,但使徒们只是去祷告,反省基督的苦难,祈 求恩典得以只为祂而活。

若你是耶稣基督的门徒,我请你每天停下来两次,花点时间想想我们的父和救主在承受全世界所有儿女的痛苦时所经历的巨大痛苦。耶稣今天问我们:"你们能同我警醒片时吗?"

### 五、祭物和礼物是祢不愿意的

十字架真正的心碎被错过的一个主要原因,是因在《旧约》世代所设立的献祭制度。

你们吩咐以色列全会众说:本月初十日,各人要按着父家取羊羔,一家一只。(4)若是一家的人太少,吃不了一只羊羔,本人就要和他隔壁的邻舍共取一只。你们预备羊羔,要按着人数和饭量计算。(5)要无残疾、一岁的公羊羔,你们或从绵羊里取,或从山羊里取,都可以。(6)要留到本月十四日,在黄昏的时候,以色列全会众把羊羔宰了。(7)各家要取点血,涂在吃羊羔的房屋左右的门框上和门楣上。出埃及记 12:3-7

你要为我筑土坛,**在上面**以牛羊**献为燔祭和平安祭。**凡记下我名的地方,**我必**到那里**赐福给你**。出埃及记 20:24

这些经文给人的印象是,上帝希望百姓杀死动物来祭祀祂,当他们这样做时,祂会赐福与他们。当施洗约翰把弥赛亚介绍给世人时,他将祂当作上帝的羔羊。

次日,约翰看见耶稣来到他那里,就说: "看哪,上帝的 羔羊,除去世人罪孽的!"约翰福音 1:29

若耶稣是被献祭的上帝之羔羊,那么许多人得出的逻辑推论是,上帝希望祂的儿子被杀,以便为我们的罪付出代价。在这个范例中,人类不是在谋杀上帝的儿子,而是在做上帝想要做的事。

**耶和华却定意将祂压伤,使祂受痛苦。耶和华以祂为赎罪祭。**祂必看见后裔,并且延长年日。耶和华所喜悦的事必在祂手中亨通。以赛亚书 53:10

若上帝定意在十字架上用祭物压伤祂的儿子,那么许多人得到的印象 是上帝需要这祭物来满足祂对我们罪的愤怒。理由是上帝的公义需要 得到满足。为了显示我们的罪有多深重,耶稣必须替我们死,以满足 父的公义。一首非常流行的基督教歌曲将这一观点描述如下: 惟独基督,穿上肉身; 上帝的丰满,在无助之婴; 这仁爱和公义的恩赐, 被祂来拯救的人所藐视; **直到耶稣死在十字架上,** 上帝的忿怒就已清偿; 因每一宗罪都归祂身, 基督受死,我才留存! <sup>4</sup>

十字架的概念完全扭曲了事态。它将上帝呈现为要求死亡的一位,这就向我们隐藏了我们在第二章讨论的关于我们本性的真相。若上帝因我们的罪而要祂的儿子受死,那么我们对祂的仇恨就被掩盖了。首先,我们可推断是那些犹太人和罗马人杀了祂。其次,可说他们只是在做上帝所希望的事,以完成献祭。正是这种思路产生了如下想法。

据修复、翻译和鉴定手稿的专家说,所谓丢失的犹大福音说,**耶稣要求祂的密友加略人犹大把祂交给罗马人,因祂想逃离尘世肉身的囚禁。**这 26 页——13 张纸莎草纸,正面和背面都有文字——把犹大描绘成一个基督教英雄,而非一个恶棍。

美国国家地理学会昨天在华盛顿举行的新闻发布会上披露 了这份文件的存在,这是国际社会拯救惟一已知幸存副本 之努力的一部分。在一次从埃及坟墓中的石灰石盒子到纽 约州希克斯维尔的保险箱之奇怪的旅行中,它被严重损坏。

新南威尔士州沃尔夫维尔市阿卡迪亚神学院研究《新约》 的克雷格•埃文斯(Craig Evans)教授帮助解读了该文件, 他说:"犹大福音把犹大的背叛行为变成了顺从行为。"<sup>5</sup>

 $^5$  安妮·麦克罗伊,《犹大是一个真正的基督教英雄吗?》《环球邮报》 2006 年 4 月 7 日

<sup>4</sup>惟独基督》,作者:娜塔莉•格兰特,2008年。

对于我们这些相信《圣经》是上帝之道的人来说,这样的想法与事实相去甚远。然而问题依然存在。上帝索要这些祭物吗? 祂的公义要求这样吗?

**祭物和礼物, 祢不喜悦**; 祢已经开通我的耳朵。燔祭和赎罪祭非祢所要。诗篇 40:6

《圣经》清楚地说上帝不想要祭物。它也清楚地表明,祂不*索要*燔祭 和赎罪祭。除此外,我们还读到:

因为我将你们列祖从埃及地领出来的那日,燔祭平安祭的事我并没有提说,也没有吩咐他们。(23)我只吩咐他们这一件说:"你们当听从我的话,我就作你们的上帝,你们也作我的子民。你们行我所吩咐的一切道,就可得福。"耶利米书7:22-23

上帝明明吩咐以色列人献逾越节的筵席,又设立了祭祀的制度,怎么能说祂没有吩咐以色列人献燔祭和平安祭呢?《圣经》在这里自相矛盾吗?

"明日这时候,我必使一个人从便雅悯地到你这里来,你要膏他作我民以色列的君。他必救我民脱离非利士人的手;因我民的哀声上达于我,我就眷顾他们。"(17)撒母耳看见扫罗的时候,耶和华对他说:"看哪,这人就是我对你所说的,他必治理我的民。"撒母耳记上9:16-17

在这个故事中,上帝吩咐祂的先知撒母耳膏一个人作以色列百姓的王。 从紧挨的上下文看,似乎是上帝在吩咐这些事。更远的上下文是,以 色列想要立一个王,上帝给了*他们*所祈求的。

撒母耳不喜悦他们说"立一个王治理我们",他就祷告耶和华。(7) 耶和华对撒母耳说:"百姓向你说的一切话,你只管依从;因为他们不是厌弃你,乃是厌弃我,不要我作他们的王。(8) 自从我领他们出埃及到如今,他们常常离弃我,事奉别神。现在他们向你所行的,是照他们素来所行的。撒母耳记上8:6-8

《圣经》证实,上帝不想给以色列立一个王,但允许他们立一个。

以色列啊,你与我反对,就是反对帮助你的,自取败坏。 (10)你曾求我说:给我立王和领袖。现在你的王在哪里呢?治理你的在哪里呢?让他在你所有的城中拯救你吧! (11)**我在怒气中将王赐你**,又在烈怒中将王废去。何西阿书 13:9-11

上帝在怒气中给以色列一个王,这是什么意思呢?上帝的怒气是要让人得着所欲的错事<sup>6</sup>。《圣经》在好几处都表明上帝吩咐人所欲的事。 再举一个例子。

耶和华晓谕摩西说: (2) "你打发人去窥探我所赐给以色列人的迦南地,他们每支派中要打发一个人,都要作领袖的。"民数记 13:1-2

在紧挨的上下文中阅读这段经文,似乎上帝希望以色列窥探迦南地。但当我们在更远的上下文中阅读时,我们看到的是另一回事。

**你们都就近我来说:"我们要先打发人去,为我们窥探那地,**将我们上去该走何道,必进何城,都回报我们。"申 命记 1:22

想要窥探那地的是以色列,上帝就吩咐他们去行所想要的。上帝为什么要这样做?

律法本是外添的,叫过犯显多;只是罪在哪里显多,恩典就更显多了。罗马书 5:20

当一个人心里有罪时,上帝的首要工作就是向他显明自己的罪。人心有自欺的能力。它对自己的罪恶视而不见。当我们行在上帝的心愿外时,祂会吩咐我们所渴望的事,让事态成长,使我们开始明白为什么那些事是有罪的。但若没有机会让人知道这些事是错误的,祂就不会做这些事。这些吩咐被人解释为上帝希望他们那样,因百姓对自己的罪过视而不见。他们也选择相信这一点,因这样做会使上帝看起来像他们那样,这就使他们的罪过显为正当。

- 23 -

<sup>6</sup> 有关这方面的扩展研究,请参阅载于 fatheroflove.info 网站的《我们柔和之上帝的行为》一书的第 13 章

我们在第二章发现死亡的种子在亚当的心中。他指控上帝的儿子应对他认为会被判死刑的行为负责,并害怕上帝会对他执行死刑。为了逃避死亡,他把责任推到妻子身上。他愿意让她替他死。亚当认为上帝的公义要求死亡。他还推断,责任可转移,另一个人可偿还他相信上帝所要求的债务。为了让亚当看到他自己的内心,上帝吩咐了祭祀制度。祭祀制度反映的是人的思想,而非上帝的思想。祭祀制度是照射人类心灵的一面镜子。在此语境下,你可在《圣经》中找到有关祭物的相吻合经文。

撒母耳说: "耶和华喜悦燔祭和平安祭,岂如喜悦人听从 祂的话呢? 听命胜于献祭; 顺从胜于公羊的脂油。"撒母 耳记上 15:22

上帝只是要我们藉着信靠祂的恩典而信任和顺服祂。祂不愿意给人祭物,但祂必须在人的心中吩咐,为向人表明其罪恶。但为什么上帝要给摩西这些关于祭祀制度的详细指示呢?

你们要归我作祭司的国度,为圣洁的国民。'这些话你要告诉以色列人。"(7)摩西去召了民间的长老来,将耶和华所吩咐他的话都在他们面前陈明。(8)**百姓都同声回答说:"凡耶和华所说的,<u>我们都要遵行</u>。"**摩西就将百姓的话回复耶和华。出埃及记 19:6-8

耶和华临到以色列人,要他们都作祭司,倚靠祂的恩典,将约中所应 许的都赐给他们。但以色列人告诉上帝,凡祂应许给他们的,他们都 向祂承诺他们必照样行。他们告诉上帝他们会照上帝所应许的去做, 但实际上他们是在背叛上帝。

因为我将你们列祖从埃及地领出来的那日,燔祭平安祭的事我并没有提说,也没有吩咐他们。(23)我只吩咐他们这一件说: '你们当听从我的话,我就作你们的上帝,你们也作我的子民。你们行我所吩咐的一切道,就可以得福。'(24)他们却不听从,不侧耳而听,竟随从自己的计谋和顽梗的恶心,向后不向前。(25)自从你们列祖出埃及地的那日,直到今日,我差遣我的仆人众先知到你们那里去,每日从早起来差遣他们。(26)你们却不听从,不侧耳而听,竟硬着颈项行恶,比你们列祖更甚。耶利米书7:22-26

上帝的道告诉我们,从他们出埃及的那一天起,他们就悖逆上帝对他们的要求。他们吃逾越节羊羔的那夜,就显出弃绝基督,因他们弃绝了祂。大约 1500 年后发生的拒绝基督的事件只是重复以色列在逾越节之夜所做的事。他们听从自己邪恶心灵的劝告。关于逾越节羊羔的指示,上帝向他们指出他们所行之事。这揭示了他们的罪恶。事实上,逾越节羊羔的被杀揭示了他们拒绝上帝的恩典,就是从摩西在埃及第一次到他们那里开始算起的恩典。

所以你要对以色列人说: '我是耶和华;我要用伸出来的膀臂重重的刑罚埃及人,救赎你们脱离他们的重担,不做他们的苦工。(7)我要以你们为我的百姓,我也要作你们的上帝。你们要知道我是耶和华你们的上帝,是救你们脱离埃及人之重担的。(8)我起誓应许给亚伯拉罕、以撒、雅各的那地,我要把你们领进去,将那地赐给你们为业。我是耶和华。'"(9)摩西将这话告诉以色列人,只是他们因苦工愁烦,不肯听他的话。出埃及记6:6-9

以色列人把埃及人的压迫归罪于上帝,而非悔改他们的偶像崇拜和背道。为什么他们会拒绝这样一个充满仁爱和怜悯的应许之地,除非在他们因其处境而心怀对上帝的愤怒和责备?这些是逾越节羊羔的种子。若上帝的儿子亲自来见他们,他们必会杀了祂,就像 1500 年后所发生的那样。

尽管如此,上帝还是教导他们, 祂会保护他们相信洒在门框上的被杀 羔羊之血。上帝通过他们错误的赎罪观念教导他们祂的慈爱。祂开始 教导他们祂的慈爱和恩典。

在西奈山上颁布律法后的几周内,他们就违背了自己的诺言,围着金牛犊跳舞。摩西发怒,打碎了上帝所凿出的两块法版,就是祂写上十诫律法的那两块法版。

耶和华吩咐摩西说: "**你要凿出两块石版**, 和先前你摔碎的那版一样; 其上的字我要写在这版上。"出埃及记 34:1

第二套诫命之版是人凿的,是上帝写在上面的。它代表了上帝的工作 和人的工作相结合。百姓拒绝了上帝将一切都白白地赐给他们的恩典。 他们想靠自己,以显示他们的虔诚和良善。所以上帝吩咐他们心里的 事,要叫罪显多。他们心中充满了祭物和奉献。这不是他们在金牛犊周围所做的吗?所以上帝给他们诫命,向他们显明他们肉欲的地步。

第二套诫命之版是人凿的,是上帝写在上面的。 它代表了上帝的工作和人的工作相结合。



我也任他们遵行不美的律例,谨守不能使人活着的恶规。 以西结书 20:25

上帝怎么会给祂的子民不能使他们活着之物呢? 祂给他们所想之物。为了用祭物来安抚上帝,人类的思想会走多远呢?

王和众民在耶和华面前献祭。(5)**所罗门王用牛二万二千,羊十二万献祭。**这样,王和众民为上帝的殿行奉献之礼。 历代志下 7:4-5

上帝在哪里要求这些东西?《圣经》上说,上帝不渴望祭物和奉献。起初,祂吩咐亚当最多每年献一只羊羔以向他揭示其心中所存的。

**收割时,**该隐拿地里的出产为供物献给耶和华; (4)亚伯也将他羊群中头生的和羊的脂油献上。耶和华看中了亚伯和他的供物,创世记 4:3-4(《新普及译本》)

上面的译本说,当收割时,他们会来献祭。

**到了末期**,该隐拿地里的出产为供物献给耶和华;创世记4:3(《杨氏直译本》)

字面上的意思是"到了末期"或"到年终",这是收割时节。注意约翰·卫斯理对这段话的评论:

每逢末期,就是他们守收藏节的年终,或一周的末日,就是第七日,该隐和亚伯定期将供物奉给家里的祭司亚当,

各人献一份给耶和华;为此,我们有理由认为,有一个神圣的职分给亚当,作为上帝之恩惠的象征,尽管他们曾背道。《约翰·卫斯理对创世记4:3的评论》

同一个希伯来语单词在其他地方被译为年终。

所以你每年要按着日期守这例。出埃及记13:10

他母亲每年为他做一件小外袍,同着丈夫上来**献年祭**的时候**带来给他**。撒母耳记上 2:19

一个家庭一年献一只羊,怎么会变成一个国王献 12 万只羊和 2.2 万头牛呢?百姓愿意献自己的儿女来取悦他们想象中的神。《圣经》怎么说?

# 耶和华岂喜悦千千的公羊,或是万万的油河吗?我岂可为自己的罪过献我的长子吗?为心中的罪恶献我身所生的吗?

(8)世人哪,耶和华已指示你何为善。祂向你所要的是什么呢?只要你行公义,好怜悯,存谦卑的心,与你的上帝同行。弥迦书 6:7-8

上帝希望百姓相信祂,接受祂的恩典来顺服祂。祂不希望得祭物来受安抚。针对这一点,我想到了以下文字:

按着律法,凡物差不多都是用血洁净的;若不流血,罪就不得赦免了。希伯来书 9:22

为什么律法教导说,若不流血就没有赦罪、饶恕或自由?这是因律法是一面镜子,可反映人的内心。

所以凡有血气的,没有一个因行律法能在上帝面前称义, **因为律法本是叫人知罪。**罗马书 3:20

人不是靠着献律法上的祭才称义的,而是得见献祭乃是我们的本性,就要悔改这罪。律法将种子公开,以便它可被承认。不是上帝要求"不流血"就没有饶恕,而是人相信这一点,他不能相信上帝会饶恕他,除非他献祭。凡有耳可听的人,愿他们明白。

所以关于祭物的律法,使我们知道人的罪恶之心。我们记得《圣经》 上说:

因为我将你们列祖从埃及地领出来的那日,燔祭平安祭的 事我并没有提说,也没有吩咐他们。耶利米书7:22

要使这一说法与律法书<sup>7</sup>中所写的一切相吻合,惟一可能的方法就是理解律法书是一面镜子,照进人基于安抚的思想,并向他展示自己的内心存这样的罪。

尽管人的本性是堕落的,想要牺牲和杀戮祭牲来安抚上帝,但通过这种堕落,上帝能够教导人祂愿意饶恕他们,并把他们引向即将到来的弥赛亚,祂将展示羔羊的品格。这个角色的启示会使百姓的心归回上帝。因正是上帝在基督里所显明的品格,使人的心转向上帝,使他们合而为一。所以,基督可在祂死前一夜说:

认识祢独一的真神,并且认识祢所差来的耶稣基督,这就是永生。(4)我在地上已经荣耀祢,**祢所托付我的事,我已成全了。**约翰福音 17:3-4

若基督在临死前一夜已成全了池父托付给池的工作,那么上帝就不需要池的儿子去死,池只需要向我们展示池仁爱和怜悯的品格。人类需要基督去死,因在我们的本性状态下,没有惩罚就没有饶恕。为了让我们接受上帝的饶恕,人类必须目睹耶稣的死亡。因此,耶稣临死前就这样喊着说:"成了。"(约翰福音 19:30)。

什么事成了? 祂做了一件百姓需要看到才相信他们可被饶恕的事。所以,上帝吩咐献祭,因百姓需要看到并相信有人会来代替他们去死。

要明白这个问题的真正重要性,就是要在一个完全不同的光中呈现基督的十字架,一束如此纯净、如此珍贵、如此自由的光。你愿意走进 这束光吗?

\_

<sup>7</sup> 律法书指的是《圣经》的前五卷书: <创世记>、<出埃及记>、<利未记>、<民数记>及 <申命记>。

### 六、我们有律法

在一次与以色列领袖的会面中,耶稣说:

你们是出于你们的父魔鬼,你们父的私欲你们偏要行。牠从起初是杀人的,不守真理,因牠心里没有真理。牠说谎是出于自己;因牠本来是说谎的,也是说谎之人的父。约翰福音 8:44

以色列的领袖对耶稣说话时,他们说了撒但的话,因耶稣告诉他们撒但是他们的父,他们要遵行他们父撒但的旨意。犹太领袖的这些话反映了撒但的思想和全人类对公义的理解。

犹太人回答说: "我们有律法,按那律法,祂是该死的, 因祂以自己为上帝的儿子。"约翰福音 19:7

内中有一个人,名叫该亚法,本年作大祭司,对他们说: (50)"你们不知道什么。**独不想一个人替百姓死,免得通国灭亡,就是你们的益处**[好处]。"约翰福音 11:49-50

以色列的领袖在心里审判耶稣。根据他们对律法的解读,耶稣是该死的。尼哥底母在这个问题上向他的领袖同僚们发出呼吁。

不先听本人的口供,不知道他所作的事,难道**我们的律法还定他的罪**吗?约翰福音 7:51

若不是罗马控制他们的国家,他们早就已杀了耶稣。

彼拉多说: "你们自己带祂去,按着你们的律法审问祂吧。"犹太人说: "我们没有杀人的权柄。"约翰福音 18:31

领袖们解释摩西律法的方式,就是对那些犯法的人处以死刑。许多律 法规定处以石刑。当耶稣解释摩西的律法时,祂使用律法有所不同。

文士和法利赛人带着一个行淫时被拿的妇人来,叫她站在 当中, (4) 就对耶稣说: "夫子,这妇人是正行淫之时被 拿的。(5) **摩西在律法上吩咐我们把这样的妇人用石头打**  死。你说该把她怎么样呢?"(6)他们说这话,乃试探耶稣,要得着告祂的把柄。耶稣却弯着腰,用指头在地上画字,好像没听见。(7)他们还是不住的问祂,耶稣就直起腰来,对他们说:"你们中间谁是没有罪的,谁就可以先拿石头打她。"(8)于是又弯着腰,用指头在地上画字。(9)他们听见这话,被自己的良心定罪,就从老到少,一个一个的都出去了,只剩下耶稣一人,还有那妇人仍然站在当中。(10)耶稣就直起腰来,对她说:"妇人,那些人在哪里呢?没有人定你的罪吗?"(11)她说:"主啊,没有。"耶稣说:"我也不定你的罪。去吧,从此不要再犯罪了!"约翰福音 8:3-11

法利赛人当场抓住了这个妇人(和奸夫)。根据他们对律法的理解,她应被石头打死。耶稣在沙子上写字的方式带来定罪。耶稣告诉他们,他们必须无罪才有道德权利用石头打她,这样他们就被自己的罪行定罪。他们非但没有请求饶恕,反而定自己的罪,悄悄地离开了耶稣的面。祂自白地赦免了那妇人的罪,叫她不再犯罪。这使这个妇人对她的救主感到宽慰和感激。基督用律法拯救,法利赛人用律法杀害。

这揭示了上帝的公义和撒但的公义之间的区别。许多人相信上帝的公 义要求死亡。他们相信慈爱和公义是彼此对立的,当上帝的慈爱显然 耗尽了祂律法的长臂时,就压碎了那些有罪的人。

让我们思考一下《圣经》。

- [1]公义和公平是祢宝座的根基;
- [2]慈爱和诚实行在祢前面。诗篇 89:14

注意宝座后面的分号。英语中的分号分隔两个独立的从句,其中第二个从句解释第一个从句。这意味着,对上帝之公义的解释是显示慈爱。公义就是做正确的事,上帝做正确的事就是在真理的光中显示慈爱。问题是上帝的慈爱能持续多久?

因为耶和华本为善。**祂的慈爱存到永远**; 祂的信实直到万代。诗篇 100:5

你们要称谢耶和华,因祂本为善**; 祂的慈爱永远长存。**(2) 你们要称谢万神之神**,因祂的慈爱永远长存。**(3)你们要 称谢万主之主,**因祂的慈爱永远长存。**(4)称谢那独行大 奇事的,**因祂的慈爱永远长存。**(5)称谢那用智慧造天的, **因祂的慈爱永远长存。**诗篇 136:1-5

从上帝的角度来看,祂的慈爱是永无止境的;但对于那些拒绝祂的人来说,没有别的神是慈爱的;所以他们期望因自己的罪而受到惩罚,上帝允许他们自己错误的选择临到他们,从而让他们的公义感得以实现。

耶和华已将自己显明了, 祂已施行审判; 恶人被自己手所做的缠住了。诗篇 9:16

上帝对恶人的审判是什么? 祂让他们陷入自己决定的后果之中。祂没有阻止这一切。这样做是对的,不是吗?若他们请求饶恕,那么上帝就可施以慈爱来帮助他们渡过难关;但若他们不期待慈爱,也不请求慈爱,那么即使赐下慈爱,他们也无法得到慈爱。可悲的是,大多数人认为上帝和我们一样。他们认为上帝的公义和我们的一样。

你行了这些事,我还闭口不言,你想我恰和你一样;其实 我要责备你,将这些事摆在你眼前。诗篇 50:21

若上帝的公义要求死亡,那么上帝就是死亡的始作俑者。若上帝曾经 因触犯祂的律法而意图夺走祂所创造的生命,那么死亡的原则就存在 于上帝之中。但当我们看到耶稣,父的启示,我们只看到生命。我们 看不到死亡。

耶稣对她说: "**复活在我,生命也在我。**信我的人虽然死了,也必复活。"约翰福音 11:25

论到从起初原有的生命之道,就是我们所听见、所看见、 亲眼看过、亲手摸过的。(2)**这生命已经显现出来,我们 也看见过,现在又作见证,将原与父同在、且显现与我们 那永远的生命、传给你们。**约翰一书 1:1-2

上帝没有为罪设立死亡的判决。罪是自我毁灭的。罪的工价就是死。 这是从犯罪中获得的结果。上帝不付罪的工价,是罪付的。《圣经》 没有说罪**得**工价是死,而是说罪**的**工价是死。差别是巨大的。 《圣经》通过《旧约》的故事向我们揭示了死亡判决是如何进入宇宙的。

从前所写的圣经都是为教训我们写的,叫我们因圣经所生的忍耐和安慰可以得着盼望。罗马书 15:4

撒但是为过犯想出死亡判决的那位。在但以理和狮子坑的故事中,我们注意到了死亡判决是如何被引入的。

大利乌随心所愿,立一百二十个总督,治理通国。(2)又在他们以上立总长三人(但以理在其中),使总督在他们三人面前回复事务,免得王受亏损。(3)因这但以理有美好的灵性,所以显然超乎其余的总长和总督,王又想立他治理通国。(4)那时,总长和总督寻找但以理误国的把柄,为要参他;只是找不着他的错误过失,因他忠心办事,毫无错误过失。(5)那些人便说:"我们要找参这但以理的把柄,除非在他上帝的律法中就寻不着。"(6)于是,总长和总督纷纷聚集来见王,说:"愿大利乌王万岁!(7)国中的总长、钦差、总督、谋士,和巡抚彼此商议,要立一条坚定的禁令,三十日内,不拘何人,若在王以外,或向神或向人求什么,就必扔在狮子坑中。但以理书6:1-7

这个故事是为我们学习而写的。大利乌象征父上帝,但以理象征基督。但以理在王下居首位,王又想立他治理通国。这使但以理手下的人嫉妒。但以理手下的领袖就因这嫉妒,针对但以理设计了死罪。王没有设计这个计划,但它被提交给他,他签署了计划却不知其言外之意。上帝知道撒但企图毁灭在牠以上之基督的言外之意。撒但嫉妒上帝的儿子,影响许多天使与牠一起寻求推翻基督。当撒但把人类拉进牠的网中时,上帝允许撒但的计划生效,这将导致基督的死亡。世界上大多数人认为基督的死是为了满足王的要求,但实际上是为了揭示撒但毁灭基督的隐秘意图。

就在撒但认为是牠最大胜利的那一刻,上帝揭露了撒但的谋杀计划, 天堂里对牠的所有同情都消失了。

王下令,人就把那些控告但以理的人,连他们的妻子儿女都带来,扔在狮子坑中。他们还没有到坑底,狮子就抓住他们,咬碎他们的骨头。但以理书6:24

大利乌王将谋害但以理灭亡之人希望但以理遭害的事报应在他们身上。 我们在天上的父要让撒但接受牠要施加给基督的毁灭。基督整夜直到 第二天在通往十字架的路上就是在狮子坑里。祂和但以理一样,在复 活的早晨,从坑里出来,击败了那些想要毁灭祂的人。

这个故事的重点是,正是那些在上帝儿子之下的人萌生了把那些不尊敬父之人杀死的念头。上帝并非该计划的始作俑者,但祂允许计划的实施,以揭露撒但对所有人隐藏的计谋。巴比伦总督的律法是为王伸冤。这是为了代表他的公义,但这是一个伪造的公义,最终毁灭了那些谋划者。

在《旧约》的另一个故事中,我们看到了王和他其中一个儿子在公义方面的区别。

押沙龙常常早晨起来,站在城门的道旁,凡有争讼要去求 王判断的,押沙龙就叫他过来,问他说: "你是哪一城的 人?"回答说: "仆人是以色列某支派的人。" (3)押沙 龙对他说: "你的事有情有理,无奈王没有委人听你伸 诉。" (4)押沙龙又说: "恨不得我作国中的士师!凡有 争讼求审判的到我这里来,我必秉公判断。" (5)若有人 近前来要拜押沙龙,押沙龙就伸手拉住他,与他亲嘴。 (6) 以色列人中,凡去见王求判断的,押沙龙都是如此待他们。 这样,押沙龙暗中得了以色列人的心。撒母耳记下 15:2-6

押沙龙这个名字的意思是 平安之父,但隐藏在这个名字下的是仇恨和战争的品格。押沙龙要他父亲惩罚他同父异母的哥哥暗嫩,暗嫩性侵了押沙龙的妹妹他玛。因大卫王没有向暗嫩宣判,押沙龙就藐视他父亲,要推翻他。押沙龙亲自动手,用他认为合宜的公义处决了暗嫩。然后他开始布局赢得以色列国的民心。

押沙龙再三求王,王就许暗嫩和王的众子与他同去。(28) 押沙龙吩咐仆人说:"你们注意,看暗嫩饮酒畅快的时候, 我对你们说杀暗嫩,你们便杀他,不要惧怕。这不是我吩 咐你们的吗?你们只管壮胆奋勇!"(29)押沙龙的仆人 就照押沙龙所吩咐的,向暗嫩行了。王的众子都起来,各 人骑上骡子,逃跑了。撒母耳记下 13:27-29 原来是路锡甫的撒但,对上帝的儿子被尊崇感到不快。牠觉得这对自己是不公平的,就决心推翻上帝的儿子。当天王介入并表明祂的判断时,路锡甫决心推翻天国。牠赢得了许多天使的支持。眼前的问题是公义问题。

押沙龙又说:"恨不得我作国中的士师!凡有争讼求审判的到我这里来,我必秉公判断。"撒母耳记下15:4

押沙龙的暗示是,国王没有为他的臣民伸张公义,但这种说法是错误的。在撒母耳记下的前面章节我们读到:

大卫作以色列众人的王,**又向众民秉公行义。**撒母耳记下8:15

大卫为他的臣民伸张公义,但押沙龙认为并不需要这样的公义。大卫 发慈爱,因上帝的慈爱与他同在,建立他的国。

"他必为我的名建造殿宇;我必坚定他的国位,直到永远。 (14)我要作他的父,他要作我的子;他若犯了罪,我必 用人的杖责打他,用人的鞭责罚他。(15)**但我的慈爱仍** 不离开他,象离开在你面前所废弃的扫罗一样。(16)你 的家和你的国必在你面前永远坚立。你的国位也必坚定, 直到永远。"撒母耳记下 7:13-16

押沙龙不想要一个建立在慈爱的公义之上的王国。他想要一种毫无怜恤地处决罪犯的公义。这个故事反映了最初在天上的战争。撒但说服了许多天使认为牠对公义的看法是确保天国安全所必需的。押沙龙使他的同胞相信,他的公义思想必改善国家,他偷走了以色列人的心。撒但偷走了许多天使的心,其余的天使对牠的想法感到好奇并同情牠。我们之所以知道这一点,是因撒但并没有被从天上完全弃绝,直到牠谋杀了上帝的儿子。在这之后,牠才被抛到了地上。

耶稣对他们说: "我曾看见撒但从天上坠落,象闪电一样。"路加福音 10:18

**牠的尾巴拖拉着天上星辰的三分之一,摔在地上。**龙就站在那将要生产的妇人面前,等她生产之后,要吞吃她的孩子。(5)妇人生了一个男孩子,是将来要用铁杖辖管万国的;她的孩子被提到上帝宝座那里去了。启示录 12:4-5

撒但带走了三分之一的天使和牠在一起。牠攻击地上的教会,企图吞吃教会的儿子,就是那生在伯利恒的上帝儿子。基督回到天上后,撒但就从天上众生的心里被赶出去了。

在天上就有了争战。米迦勒同祂的使者与龙争战,龙也同牠的使者去争战,(8)并没有得胜,天上再没有牠们的地方。(9)大龙就是那古蛇,名叫魔鬼,又叫撒但,是迷惑普天下的。牠被摔在地上,牠的使者也一同被摔下去。(10)我听见在天上有大声音说:"我上帝的救恩、能力、国度、并祂基督的权柄,现在都来到了!因为那在我们上帝面前昼夜控告我们弟兄的,已经被摔下去了。"启示录12:7-10

起初,在基督和祂的天使与撒但和牠的天使之间发生了一场战争。三分之一的天使跟随路锡甫进入黑暗,离开了天庭。

**又有不守本位、离开自己住处的天使**, 主用锁链把牠们永远拘留在黑暗里, 等候大日的审判。犹大书 1:6

上帝确实把牠们赶出去了,但牠们是被他们开始相信的谎言赶出去的 (启 12:4)。上帝给了牠们心中所渴望的。牠们想象上帝是残酷无情的, 牠们逃离了自己对祂的假象。

撒但打算建立自己的王位,其中包括牠不同的公义观念。牠想统治上帝创造的众生。

你心里曾说:我要升到天上;我要高举我的宝座在上帝众星以上;我要坐在聚会的山上,在北方的极处。(14)我要升到高云之上:我要与至上者同等。以赛亚书 14:13-14

押沙龙的故事表明整个国家都受到他的公义思想的影响。事实上,撒但仍可以地球代表的身份到天上,这表明甚至天上的众天使也没有完全理解牠的想法。

有一天,上帝的众子来侍立在耶和华面前,撒但也来在其中。(7)耶和华问撒但说:"你从哪里来?"撒但回答说: "我从地上走来走去,往返而来。"约伯记 1:6-7 撒但出现在皇家议会与押沙龙的行为有相似之处,押沙龙带走他父的妃嫔,把精子撒入她们体内,企图败坏王室血统。

亚希多弗对押沙龙说: "你父所留下看守宫殿的妃嫔,你可以与她们亲近。以色列众人听见你父亲憎恶你,凡归顺你人的手就更坚强。" (22)于是人为押沙龙在宫殿的平顶上支搭帐棚; 押沙龙在以色列众人眼前,与他父的妃嫔亲近。撒母耳记下 16:21-22

撒但的话是心灵的种子,对宇宙产生影响。直到 4000 年后,基督被钉死在十字架上,亚当心中谋杀上帝儿子的种子显现出来,撒但的意图才真正被知道。这让撒但把自己的品性归于上帝。只要撒但能够隐藏自己的真实身份,牠就有能力在上帝的真实面目上进行欺骗。牠有这种能力,因牠是第一位天使,且其他天使信任牠对上帝的认识。这就让牠借着上帝的律例架弄残害。

那藉着律例架弄残害、在位上行奸恶的,岂能与你相交吗? 诗篇 94:20

撒但在位上行奸恶,利用上帝的律法坚持应以死刑惩罚违背律法者。但以理在狮子坑的故事揭示了这个过程。押沙龙的故事表明,正是公义的问题使王国的心得到保障。所有这些故事都反映了始于天上、临到地上的战争。冲突中的问题没有改变。

然而在基督死后,撒但的真实意图被曝光了。基督向宇宙揭示了上帝 仁爱的真正品格。基督表明上帝爱祂的敌人; 祂转过脸来,谦卑地接 受了最可怕的死亡,没有任何自卫。撒但和牠的代理人在地上对待基 督的态度暴露了撒但的真实品格。基督所显明的上帝显示父的品格完 全相反。因此,基督藉着死毁灭了那掌死权者的国。

儿女既同有血肉之体, 祂也照样亲自成了血肉之体, **特要藉着死败坏那掌死权的, 就是魔鬼,** 希伯来书 2:14(《新普及译本》)

法利赛人被撒但的公义思想所感染。所以,他们想要杀死基督。基督 并没有想要杀他们,也没有威胁要杀他们。

大祭司就站起来,对耶稣说: "你什么都不回答吗?这些人作见证告祢的是什么呢?"(63)耶稣却不言语。大祭

司对祂说:"我指着永生上帝叫祢起誓告诉我们,祢是上帝的儿子基督不是?"(64)耶稣对他说:"你说的是。然而,我告诉你们,后来你们要看见人子坐在那权能者的右边,驾着天上的云降临。"(65)大祭司就撕开衣服,说:"祂说了僭妄的话,我们何必再用见证人呢?这僭妄的话,现在你们都听见了。(66)你们的意见如何?"他们回答说:"祂是该死的。"马太福音 26:62-66

当耶稣告诉法利赛人祂在荣耀里降临时,祂只说他们会看见祂;另一方面,法利赛人却判基督死刑;对比鲜明。对那些寻求证据的人而言,证据就在那里。上帝的公义并不要求死亡,而是撒但的公义体系要求死亡。上帝允许祂的儿子死亡,以揭露撒但的仇恨和牠国度的公义制度。

在此语境中,十字架的意义发生了变化。上帝并不要求基督的死来满足公义。然而,百姓说我们有律法:作为人类,我们有一条写在我们心中的律法,它要求通过死亡来实现饶恕。

但我觉得肢体中另有个律和我心中的律交战,把我掳去,叫我附从那肢体中犯罪的律。(24)我真是苦啊!谁能救我脱离这取死的身体呢?罗马书7:23-24

你能摆脱这取死之律吗?你愿意摆脱一个要求处死罪犯的公义制度吗?看着十字架上的耶稣,看看我们都明白是公义得到满足所必需的赎价。撒但的公义在十字架上得到了满足,因牠是一个绑架者,偷走了上帝儿女的心,并要求赎价。我们,作为被绑架的人,相信绑匪,认为我们获得自由的惟一途径就是支付死亡的赎价。上帝没有定赎价,是撒但定的。

# 七、摩西在旷野举蛇

耶稣的死是为了满足撒但的公义思想,好叫人类接受上帝会饶恕他们;在这样的框架内,让我们现在准备好盘问耶稣关于举蛇的话。

摩西在旷野怎样举蛇,人子也必照样被举起来。约翰福音 3:14

对许多《圣经》学生来说,耶稣被钉在十字架上和蛇被举在杆上之间的相似之处似乎相当神秘。这两者是如何联系在一起的?

他们从何珥山起行,往红海那条路走,要绕过以东地。百姓因这路难行,心中甚是烦躁,(5)就怨讟上帝和摩西说:"你们为什么把我们从埃及领出来、使我们死在旷野呢?这里没有粮,没有水,我们的心厌恶这淡薄的食物。"(6)于是耶和华使火蛇进入百姓中间,蛇就咬他们。以色列人中死了许多。(7)百姓到摩西那里,说:"我们怨讟耶和华和你,有罪了。求你祷告耶和华,叫这些蛇离开我们。"于是摩西为百姓祷告。(8)耶和华对摩西说:"你制造一条火蛇,挂在杆子上;凡被咬的,一望这蛇,就必得活。"(9)摩西便制造一条铜蛇,挂在杆子上;凡被蛇咬的,一望这铜蛇就活了。民数记 21:4-9

蛇来的原因,是百姓因他们的怨言,拆毁了他们的防护篱笆:

挖陷坑的,自己必掉在其中;拆墙垣的,必为蛇所咬。传 道书 10:8

那些遵行上帝诫命而尊敬上帝的人,有祂的天使保护。当百姓不断地违反祂的诫命时,天使就不能轻易地保护他们。

耶和华的使者在敬畏祂的人四围安营, 搭救他们。诗篇 34:7

敬畏耶和华是智慧的开端;凡遵行祂命令的是聪明人。耶和华是永远当赞美的!诗篇 111:10

上帝没有差遣蛇来,却让它们来,因以色列人违背了祂的诫命,祂的使者不能再保护他们了。但百姓认为是上帝派蛇来的。他们对公义的理解是违背律法的行为必须受到惩罚。所以,他们认为上帝是因他们的罪而主动杀了他们。摩西奉命做一条铜蛇。这种金属很重要,因它不是一种天然存在于地下的金属。它是上帝创造的两种金属的合金,就是铜和锌。该隐的一个儿子创造了铜。

洗拉又生了土八该隐; 他是铜匠铁匠的祖师。土八该隐的妹子是拿玛。创世记 4:22

铜是从上帝创造的元素中提取并融合在一起的人造金属。铜这种金属,有时在《圣经》中有负面意义。在悖逆的诅咒清单下,《圣经》提到了铜:

你头上的天要变为铜,脚下的地要变为铁。申命记 28:23

在列举了以色列的背道和他们的违背律法行为后,上帝告诉他们:

"人子啊,以色列家在我看为渣滓。他们都是炉中的铜、锡、铁、铅,都是银渣滓。"以西结书 22:18

铜制成的蛇代表了人类手中所造之蛇的公义。蛇是撒但的象征。

大龙就是那古蛇,名叫魔鬼,又叫撒但,是迷惑普天下的。 牠被摔在地上,牠的使者也一同被摔下去。启示录 12:9

以色列人中有些被毒蛇咬死,他们悔改了自己的怨言后,就相信罪已解决了。他们承认被举起的蛇是他们罪恶招致的毁灭者。那些被咬死的人是赎罪祭。通过这个人造的或铜制的想法,上帝能够教导他们,他们的罪可蒙饶恕,因此他们可得治愈。他们不明白他们的公义观念来自撒但,所以上帝利用他们的公义观念,引导他们悔改和痊愈。

同样,基督也被举起来,交给了蛇的公义,好叫我们仰望十字架,相信自己可蒙赦免。只有通过上帝之儿子的死,我们作为人类才能相信上帝会饶恕我们,因此这是解放我们思想的赎价。

在我们的本性状态下,耶稣为我们的罪提供了一种替代性的赎罪。这种赎罪的象征是铜蛇,因这是绑匪为我们的自由索要的代价。这是蛇

之公义的满足,并由铜证明。这不是上天的创造,而是人的创造,属 于该隐的路线。

在这一章中,你们将被提供一个全新的方法来理解为什么基督要为我们的罪而死。基督教会坚信上帝要求祂儿子的死来拯救我们。然而《圣经》清楚地指出:

祭物和礼物, 祢不喜悦; 祢已经开通我的耳朵。燔祭和赎 罪祭非祢所要。诗篇 40:6

上帝并不要求这种死,但祂知道,一旦我们落入撒但的手中,祂就无法说服我们相信祂会饶恕我们,除非祂的儿子替我们死。

若上帝要祂自己的儿子死,那么献祭将永远坐在敬拜上帝的宝座上; 但实际恰恰相反。基督死后,献赎罪祭的整个原则就停止了。

一七之内,祂必与许多人坚定盟约;一七之半,**祂必使祭祀与供献止息。**但以理书 9:27a



基督必使祭祀与供献止息。基督被举起来,就吸引万人都到归向池(约翰福音 12:32)。一旦我们铜的公义制度得到满足,我们接受了饶恕,我们就可接受上帝的灵在我们里面,并改变我们的心。我们从此就不在师傅的手下。一旦我们的心改变了,我们就不再需要击打磐石,只需要对它说话。

"你拿着杖去,和你的哥哥亚伦招聚会众,**在他们眼前吩咐磐石发出水来,水就从磐石流出,**给会众和他们的牲畜喝。"民数记 20:8

可悲的是,摩西没有听从上帝的指示,对磐石说话。百姓的怨言激怒了摩西,他在击打磐石时表现出祭物的象征,从而使百姓对公义和公义如何得到满足的错误理解永久化。所以,上帝必须让摩西在上天堂前死去。百姓必须明白这个想法是错误的。他们需要明白上帝希望他们和祂说话,简单地请求饶恕而无需击打何物。

人的这种软弱并不能推翻上帝的设计。事实上, 祂与我们的公义制度 同工, 将我们带到基督面前。在击打磐石的框架内, 上帝引导我们相 信我们蒙饶恕, 然后生命之水从磐石基督耶稣那里白白地涌出。

也都喝了一样的灵水。所喝的,是出于随着他们的灵磐石;那磐石就是基督。哥林多前书 10:4

这样,律法是我们训蒙的师傅,引我们到基督那里,使我们因信称义。(25)但这因信得救的理既然来到,我们从此就不在师傅的手下了。加拉太书3:24-25

摩西为硬着颈项的百姓所作的事,是要在上帝律法的镜子里,显明人的罪。

那用字刻在石头上属死的职事尚且有荣光,甚至以色列人 因摩西面上的荣光,不能定睛看他的脸;这荣光原是渐渐 退去的,哥林多后书3:7

人看见自己的罪是光荣的事。本性中人对自己的罪恶视而不见,但藉着摩西所传的律法,却唤醒我们,使我们认识到我们极大需要在基督里的福音。正是那面神圣的镜子诊断了我们失丧的状况。没有这面镜子,我们将无法得救,因我们将不知道我们的危险状态。

律法本是藉着摩西传的;恩典和真理都是由耶稣基督来的。 约翰福音 1:17(《新国际译本》)

当然,耶稣的恩典在创世前就已存在,我们今天也需要律法中的一面 镜子,来教导我们自己失丧的状况。

上帝救了我们,以圣召召我们,不是按我们的行为,**乃是按祂的旨意和恩典;这恩典是万古之先,在基督耶稣里赐给我们的**, ……提摩太后书 1:9

律法和福音,从人类堕落时起,直到今日,都是一同运行的。两者都是需要的,才能恢复人类与上帝的关系。

铜蛇之故事的重要性有很多原因。它向我们揭示了基督被举起来,是为了满足撒但提出并被人类所接受之公义原则的要求。与此同时,当我们在以色列敬拜中心的圣所中追溯铜器时,我们发现了进一步的证据,证明我们敬爱的父并不希望祂的儿子死去,而是为了我们的信心才把祂舍了。

上帝既不爱惜自己的儿子,为我们众人舍了,岂不也把万物和祂一同白白的赐给我们吗?罗马书8:32

## 八、上帝啊,祢的道在圣所里

当我还是个孩子时,我记得我承担了阅读《圣经》的任务。当我读到 出埃及记时,我发现读得很艰难。对于一个 12 岁的孩子来说,阅读有 关建造上帝圣幕的所有指示是极其乏味的。然而在这些指示中,有宝 贵的真理向我们解释福音。正如我们所知,一幅画说出千言万语;因 此,这里配一些图片让我们快速了解圣幕。



值得注意的是, 圣幕器具所用的金属。

| 器具     | 使用的金属 | 位置  |
|--------|-------|-----|
| 祭坛     | 铜     | 内院  |
| 洗濯盆    | 铜     | 内院  |
| 灯台     | 金     | 圣所  |
| 陈设饼的桌子 | 金     | 圣所  |
| 香坛     | 金     | 圣所  |
| 约柜     | 金     | 至圣所 |

圣幕的墙是用金木板做的,用银座连在一起。

你要用皂荚木做帐幕的竖板。(16)每块要长十肘,宽一肘半;(17)每块必有两榫相对。帐幕一切的板都要这样做。(18)帐幕的南面要做板二十块。(19)在这二十块板底下**要做四十个带卯的银座**,两卯接这块板上的两榫,两卯接那块板上的两榫……(29)**板要用金子包裹,又要做板上的金环套闩**;闩也要用金子包裹。出埃及记 26:15-19,29(《新普及译本》)

圣幕内所用的幔子是用金子系在一起的,圣幕外所用的幔子是用铜系在一起的。

你要用十幅幔子做帐幕。这些幔子要用捻的细麻和蓝色、紫色、朱红色线制造,并用巧匠的手工绣上基路伯······(6) **又要做五十个金钩,用钩使幔子相连,**这才成了一个帐幕。 出埃及记 26:1,6

你要用山羊毛织十一幅幔子,作为帐幕以上的罩棚……

- (11) 又要做五十个铜钩,钩在钮扣中,使罩棚连成一个。
- (12) 單棚的幔子所余那垂下来的半幅幔子,要垂在帐幕的后头。出埃及记 26:7, 11-12

那些因福音而成圣的人,都从他们的品格中除掉了铜。他们的话是纯洁的话。

一句话说得合宜,**就如金苹果在银网子里。**(12)智慧人的劝戒,在顺从的人耳中,好象金耳环和精金的妆饰。箴言 25:11-12

圣幕外面的幔子,里面还有铜,代表我们的肉体。这些铜线必在基督 复临时被清除,就是当我们必死的身体总要变成不死之时。

我如今把一件奥秘的事告诉你们:我们不是都要睡觉,乃 是都要改变,(52)就在一霎时,眨眼之间,号筒末次吹 响的时候。因号筒要响,死人要复活成为不朽坏的,我们 也要改变。(53)**这必朽坏的总要变成不朽坏的,这必死 的总要变成不死的**。哥林多前书 15:51-53

天城必用精金建造,精金代表居住在那里之人的品格。

墙是碧玉造的**; 城是精金的,如同明净的玻璃**。启示录 21:18

我劝你向我买火炼的金子,叫你富足。启示录 3:18

正如我们在上一章所注意到的,铜是人类的产物(创世记4:22)。它代表了一种试图根据人类的思想把上帝造的物融合在一起的尝试。通往上帝的道是在圣幕里。当我们从外院走到至圣所时,铜被清除了,只剩下金银了。当我们在基督徒的道路上前进时,我们要离开外院,因它是留给外邦人的。

有一根苇子赐给我,当作量度的杖;且有话说:"起来! 将上帝的殿和祭坛,并在殿中礼拜的人都量一量。(2)**只 是殿外的院子要留下不用量,因为这是给了外邦人的;**他 们要践踏圣城四十二个月。启示录 11:1-2

外院是为外邦人的缘故。这是被铜思维污染的罪人第一次接触福音的地方。祭坛代表基督的十字架。十字架由铜金属代表。因此,这是一种人造物;这是人类需要的物件,以满足人的公义原则。在我们邂逅十字架后,上帝使我们的罪在铜洗濯盆中的镜子里满盈。

他用铜做洗濯盆和盆座,是用会幕门前伺候的妇人之**铜镜** 做的。出埃及记 38:8 当百姓以律法的眼光看待自己时,他们的罪疚感增加到对人生绝望的 地步。当基督的灵进来时,我们就被深深地定罪了。

祂既来了,就要**叫世人**为罪、为义、为审判,**自己责备自**己。约翰福音 16:8

那些在绝望的状态下真正相信上帝饶恕了他们之人,站在祭坛旁,看着赎价,恩典向他们涌来,他们开始获得在灵魂中的真正信仰的金子,就是在苦难的熔炉中买来的。

律法本是外添的,叫过犯显多;只是罪在哪里显多,恩典就更显多了。罗马书 5:20

当我们信心的金子增加时,我们先前思想的铜就被清除,直到最后我们不再有罪的意识。

若不然,献祭的事岂不早已止住了吗?因为礼拜的人,良心既被洁净,**就不再觉得有罪了。**希伯来书 10:2

这样,就不再想献祭,也不再想击打磐石,只想对磐石说话。

但这些祭物是叫人每年想起罪来; (4) 因为公牛和山羊的血,断不能除罪。(5) 所以基督到世上来的时候,就说: 上帝啊,祭物和礼物是祢不愿意的; 祢曾给我预备了身体。 (6) 燔祭和赎罪祭是祢不喜欢的。(7) 那时我说: 上帝啊,我来了,为要照祢的旨意行; 我的事在经卷上已经记载了。(8) 以上说: "祭物和礼物,燔祭和赎罪祭,是祢不愿意的,也是祢不喜欢的(这都是按着律法献的)"; (9) 后又说: "我来了为要照祢的旨意行"; 可见祂是除去在先的,为要立定在后的。(10) 我们凭这旨意,靠耶稣基督,只一次献上祂的身体,就得以成圣。希伯来书10:3-10(《英王钦定版》)

耶稣以铜祭坛上的一条铜蛇为象征,只死一次。然而一旦我们被圣灵充满,十字架就会呈现出完全不同的焦点。重点在于基督美丽的舍己和父的品格在祂身上显出。祭坛(击打磐石)被香坛(对着磐石说话)所取代——在髑髅地的流血被带入客西马尼的流血中,耶稣在那里成全池父托付祂的事。

我在地上已经荣耀你, 祢所托付我的事, 我已成全了。约翰福音 17:4

亲爱的罪人: 抬起头来,活下去。上帝差遣祂的儿子到世上来,不是要定世人的罪(约翰福音 3:16-17)。在金坛的框架内,上帝差遣祂的儿子来显明上帝自己的品格,将我们的罪加在祂身上,使我们相信上帝的赦免。

我们敬爱的父差祂的儿子来没有对我们说: "我因你们的罪要这样待你们,我却定意在怒气中杀了我的儿子。"父要怎样待祂的儿女呢? 从金的角度重新审视十字架,看到一些如此珍贵之物,你必为纯粹的喜悦而哭泣。

你出了铜的外院,进了金银的圣所,就知道上帝的公义与人的公义大 不相同。我们被告知:

恶人当离弃自己的道路;不义的人当除掉自己的意念。归向耶和华,耶和华就必怜恤他;当归向我们的上帝,因为上帝必广行赦免。(8)耶和华说:我的意念非同你们的意念;我的道路非同你们的道路。(9)天怎样高过地,照样,我的道路高过你们的道路;我的意念高过你们的意念。(10)雨雪从天而降,并不返回,却滋润地土,使地上发芽结实,使撒种的有种,使要吃的有粮。(11)我口所出的话也必如此,决不徒然返回,却要成就我所喜悦的,在我发他去成就的事上必然亨通。(12)你们必欢欢喜喜而出来,平平安安蒙引导。大山小山必在你们面前发声歌唱;田野的树木也都拍掌!(13)松树长出,代替荆棘;番石榴长出,代替蒺藜。这要为耶和华留名,作为祂永远权能和仁爱的证据,不能剪除。以赛亚书55:7-13

我诚恳的祷告,希望你们能在更宽广、更美丽的光中看见基督的十字架,从堕落之人类和堕落之天使的铜公义中解脱出来。当进入我们父爱的甜蜜之光,在那里,祂的阿加佩有能力消除一切的恐惧。

奇异恩典何等甘甜, 救主赦我罪愆, 前我失丧,今被寻回, 瞎眼今得看见。

如此大恩使我敬畏, 我心满有安慰, 当我初信,即蒙赐恩, 真是何等宝贵。

经历许多危难惊吓, 遭遇陷阱诡诈, 主恩领我安然度过, 主恩领我回家。

奇异恩典何等甘甜, 救主赦我罪愆, 前我失丧,今被寻回, 瞎眼今得看见。

## 九、细拉

我亲爱的救主, 祢在我罪恶的黑暗中来到我这里。祢以我能理解和接受的方式向我保证父的饶恕。我为祢因我所遭受的痛苦而哭泣。祢充满了祢父的同情心, 冒着这个世界的黑夜去拯救祢那可怜的迷羊。

人心在理解祢所做之事的真实性方面是多么迟钝啊。永恒岁月无法向 我揭示祢爱的深邃。这爱是一股取之不尽、用之不竭的泉源,我将永 远从中饮用,永不厌倦它的味道。

无论祢走到哪里,我都渴望跟随祢,宝贝羔羊。祢以如此巨大的代价 赎了我。虽然有时我觉得自己如此不配得到祢的爱,但我相信祢永远 不会离开我,也不会弃绝我。谢谢祢赐与我祢宝贵之灵来给我安慰和 赐福。

亲爱的救主,我切慕祢在这信息中所赐给我的人,也在父的国里与我们同在。我在心里感觉到祢对他们的爱,我极愿他们得救。我感谢祢使我能尝到祢对祢儿女的爱,并与祢同心渴望世人真正了解我们的父。

求祢赐我祢甜美之灵,使我荣耀祢,像祢为我们荣耀父一样。愿祢在 我们的肉身显现,叫人的心得着赎罪,因祢已将和好的工作托付给我 们了。

求祢赐给读这书的每一个人眼药,使他们看见十字架的真美,使我们都不再惧怕与祢同钉十字架,使万膝下拜,万口承认祢是我们的主, 归荣耀与我们敬爱的父。

奉主耶稣宝贵的名,

阿们。

# 载于 fatheroflove.info 的其他书籍也可下载有声读物

#### 《阿加佩》



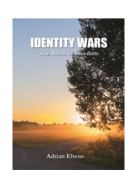
要更深入地看《圣经》的证据,《旧约》中的上帝与耶稣在《新约》中所表明的是同一位。本书详细又系统地解说事实,提供了一个直接的方式来,看待以前未曾考虑过的几个《圣经》故事。本书虽只有 300 页,对于那些真正寻找答案的人来说,却是一本严肃的读物;也是你手里现有之本小册子的续集。

#### 《原爱》



婚姻作为一种制度正受到严重威胁。为什么有那么多人对婚姻和人际关系总的来说有不好的经历?《原爱》直视《圣经》中所描述的最初关系,看看我们可以学到什么东西,以致我们自己的关系可能会得到加强和丰富。44页的内容写满了充满活力之婚姻的重要原则。

### 《身份之战》



《身份之战》是自我发现之旅。这是一种邀请, 让你在纯粹的关系语境中了解自己的价值。本书 揭示的原则,将帮助你摆脱这个世界的业绩驱动 型心态,并在你最重要的关系中找到自由。 为何要求十字架? 是谁要求的?

为何十字架是我们得救 所必要的?

上帝的忿怒因祂儿子的死而得以满足了吗?

什么是上帝的公义? 这不同于我们的公义吗?

为何耶稣将自己比喻为被举起的铜蛇?

以色列人的圣幕告诉我们 与十字架相关的什么内容?

阿德里安•埃本斯是一个国际化作家和演说家。 他居住在澳大利亚的布里斯班。 他和他心爱的洛雷尔结婚, 他们有两个成年儿子。



maranathamedia-china.com