# 基督对世界的使命



阿德里安·埃本斯

#### 为什么耶稣要来到地上?

耶稣基督来到这个地上是超乎理解能力的仁爱、良善和怜悯之举。祂从 崇高的地位屈尊变成人类,让我们充满惊奇。想起在天国当君王的神子 自己谦卑,降生在马槽,成为软弱的婴孩;单凭此举的果效就足以征服 人类天性的骄傲与野心。

我们不禁要问,为什么耶稣要来? 祂来要传什么关键的信息,完成什么使命? 耶稣在即将被钉十字架那夜的祷告词将祂的目的和使命,清楚地告诉我们。

我在地上已经荣耀祢,祢所托付我的事,我已成全了。(约 **17:4**)

这节经文告诉我们,天父赐与耶稣的工作任务,就是要荣耀父。什么是 上帝的荣耀?摩西这样问过,上帝就将祂的荣耀显与摩西。

他[摩西]说: "求祢显出祢的荣耀给我看。" (出 33:18)

耶和华在云中降临,和摩西一同站在那里,**宣告耶和华的名**。 耶和华在他面前宣告说,耶和华,耶和华,是有怜悯,有恩 典的上帝,不轻易发怒,并有丰盛的慈爱和诚实。为千万人 存留慈爱,赦免罪孽,过犯,和罪恶;万不以有罪的为无罪, 必追讨他的罪,自父及子,直到三四代。(出 **34:5-7**)

上帝所表明的是祂的品格,就是有怜悯,有恩典,不轻易发怒,并有丰盛的慈爱和诚实。得知我们的<u>父</u>有这些性情是多么珍贵啊!因此,我们看见耶稣将祂父的品格表明出来;祂将上帝的怜悯、恩典、忍耐、慈爱和诚实显与我们。

上帝必追讨为父之罪直到三四代是什么意思呢?首先,我们来看十诫中一段非常类似的陈述:

"不可为自己雕刻偶像,也不可做什么形像仿佛上天、下地, 和地底下、水中的百物。不可跪拜那些像,也不可事奉它, 因为我耶和华你的上帝是忌邪的上帝。恨我的,我必追讨他的罪,自父及子,直到三四代;爱我、守我诫命的,我必向他们发慈爱,直到千代。(出 **20:4-6**)

《圣经》的上帝是一位有怜悯的上帝。那些转离真神去拣选复仇与报应 之神的人终必经历他们之信仰的虚谎。这并非因为上帝伤害他们,而是 因为那些转离真神,走出祂保护圈的人必置身于那灭命者的手中;那灭 命者就是撒但。

有无底坑的使者作它们的王,按着希伯来话,名叫亚巴顿, 希利尼话,名叫亚玻伦。(启 **9:11**)

也不要试探基督,象他们有人试探的,就被蛇所灭。你们也不要发怨言,象他们有发怨言的,就被灭命的所灭。(林前 **10:9-10**)

撒但那灭命者,但基督是那恢复者。《评论与通讯》1895-11-26

上帝差遣祂的天使来看顾和保护祂的儿女。那些拒绝真神的人,在上帝 之灵多年的呼吁和恳求之后,终必按他们各自的决定被撇下。这就是以 色列在耶路撒冷被毁之际所遭遇的事,因为以色列拒绝了弥赛亚。

"耶路撒冷啊,耶路撒冷啊,你常杀害先知,又用石头打死那奉差遣到你这里来的人。我多次愿意聚集你的儿女,好象母鸡把小鸡聚集在翅膀底下,只是你们不愿意。看哪,你们的家成为荒场留给你们。(太 23:37-38)

## 上帝的审判并非直接从祂而来

上帝并非亲自使以色列国荒凉,而是祂撇下以色列国任凭那灭命者做荒凉之工。

犹太人已经为自己铸了镣铐,并为自己盛满了忿怒之杯。这 全国所遭遇的毁灭,以及此后在困苦流离中所受的一切祸患, 都不过是他们亲手所撒之种的收获而已。先知说:"以色列 啊……你自取败坏;""……你是因自己的罪孽跌倒了。" (何 13:9; 14:1)他们所受的灾难,往往被人看为是上帝所 直接判决的刑罚。那个大欺骗者正在利用人的这种看法,来 掩饰他自己的工作。**犹太人因为顽固地拒绝了上帝的慈爱与 恩典,所以上帝就撤回祂保护的手,撒但便可任情的管理他 们了。**在耶路撒冷遭毁灭的巨灾浩劫中,就可见撒但在那些 服从他管理之人身上所施用的毒辣手段了。《善恶之争》 1.45

这就是上帝说祂必追讨恨祂者的罪直到三四代时所指的意思。在希伯来语中,"追讨"一词的意思是监督、照料、看顾、想起。我们在天上的父允许每个人坚持己见;祂并不强迫人改变他们的主意。祂垂看每个人收取各自决定之结果的过程;《圣经》对此表述如下:

不要自欺,上帝是轻慢不得的。人种的是什么,收的也是什么。顺着情欲撒种的,必从情欲收败坏;顺着圣灵撒种的,必从圣灵收永生。(加 **6:7-8**)

人所撒的灵种必被允许结果收取永生或死亡。上帝垂看允许每个人收取 各自决定之结果的过程。这是惟一待行的公平之事。尽管允许此事致使 我们的父极其忧伤,祂仍然允许,因为祂不轻易发怒;并且,自由选择 权是留给众人的。

我蒙指示,上帝的审判,并非直接从主那里临到他们身上,而是这样:他们把自身置于祂的保护圈外。上帝警告、纠正、责备并指出唯一的安全之路;若那些曾经是祂特别照顾对象的人,在一再警告之后,要独立于上帝之灵而走自己的路,若他们选择了自己的路,那么上帝就不会委托祂的天使来阻止撒但对他们的决意攻击。(《文稿发布》卷十四3)

有些人辩称怀爱伦的这个陈述并非总体原则,而是仅指在她刚写此文之前的特定事件,她此前所写的两段如下:

我蒙指示,在不久的将来,这些已蒙上帝警告和责备并赐予大光却不愿改正自己作风并跟随那光的人,会失去上天的保护,不再蒙保守摆脱撒但残忍的势力;主肯定会任凭他们去随从自己的判断和出于他们自己智慧的决策;他们就会完全被撇下去偏行己路,上帝的保护会从他们身上撤回,他们会没有庇护,不能免遭撒但的攻击;任何有限的判断和预见都毫无力量设想上帝藉着祂的天使在人所行的道路上、在人自己的家里、在他们的吃喝上对他们的照顾。无论他们在哪里,祂的眼都看顾着他们。他们蒙保守脱离了上千次危险,都是他们看不见的。撒但虽然布下了网罗,然而耶和华不断行事,要救祂的百姓脱离那些网罗。(《文稿发布》卷十四 2.3)

然而这正是上帝在十诫中所表述的<u>原则</u>; 当耶稣对犹太领袖说他们的家成为荒场留给他们时,这正是祂所表述的原则。论到拒绝耶稣的列国,在此重申该原则为总体原则。

上帝与列国算账。没有一只麻雀在不经祂注意的情况下掉到地上。那作恶待弟兄的说<u>上帝</u>怎知道呢?总有一天他们会被召唤去面对拖延已久的复仇。在这个时代,对上帝的蔑视比普及更甚。人的傲慢和悖逆已到如此地步,表明他们的罪恶之杯几乎满盈。许多人几乎越过了仁慈的界限。很快上帝就会证明祂确实是活神。祂要对天使说:"不要再与撒但的毁灭之力争战。愿牠在悖逆之子身上显出恶毒,因为他们罪孽之杯已满盈。他们从一个邪恶的程度上升到另一个邪恶的程度,使他们的无法无天每日加重。我再也不干涉去拦阻那灭命者的工作了。"(《评论与通讯》1901-09-17 段 8)

<u>因此</u>,当怀爱伦陈述不久以后即将发生之事时,她仅仅是指出上帝对付背道之普遍原则即将适用;这并非一次性事件,而是融合这些论到上帝之天使的普遍陈述。

天使从天庭奉差不为毁灭,乃为照看和护卫岌岌可危的灵魂,拯救失丧的,将迷途的领回羊圈。(《评论与通讯》1906-05-10)

天使到地上来不为斥责、毁灭、掌权、受敬拜,他们是发怜悯的使者,与耶和华之万军的元帅合作,与动身寻找和拯救失落之羊的人类代理合作。天使奉命在敬爱上帝的人周围安营。(《时兆》1893-11-20 段 3)

感谢主, 池并不差遣天使行毁灭; 池并非灭命者, 而是恢复者。

# 上帝并不强迫任何人

为使每个人都能享有自由选择权,并收取他们各自决定的结果,无论何时上帝都不能强迫任何人。这个真理在《圣经》和《预言之灵》中均已清楚说明。

我的性命常在危险之中,我却不忘记祢的律法。(诗 119:109)

若是你们以事奉耶和华为不好,今日就可以选择所要事奉的:是你们列祖在大河那边所事奉的神呢?是你们所住这地的亚摩利人的神呢?至于我和我家,我们必定事奉耶和华。"(书24:15)

当人受到威胁将被他们拒绝听从之人所杀时,就不存在自由选择权。若上帝威胁要烧死和毁灭那些拒绝听从祂的人,那么祂就没有给他们自由 选择权。在这种情况下,上帝将强迫他们拣选祂;但上帝施政不像如此。

动用武力与上帝施政的原则相悖,祂所要的仅是爱的侍奉;但爱是不能用命令的,也不能靠武力和威势获得。惟有爱能唤醒爱。人认识了上帝,就会爱祂;所以上帝的品格必须表明出来,与撤但的品性对比。(《历代愿望》22)

叛逆不应靠武力制服;强权只见于撒但的施政中。主的原则 不是这样的规矩,祂的权威基于良善、怜悯和仁爱;祂使用 的手段要体现这些原则。上帝的政府是道德的,诚实和慈爱将成为主导力量(《历代愿望》**759.1**)

武力是一切假宗教的最后手段。(《时兆》1897-05-06)

若武力的原则与上帝的施政背道而驰,那么上帝怎么可能在任何时候使 用这些原则呢?预言之灵清楚地表明,武力仅见于撒但的施政中。

撒但对上帝施政的抗诉,以及牠对那些站在牠那边之人的辩护,都是对上帝的不断指责。牠的牢骚和抱怨是毫无根据的,然而上帝允许撒但提出牠的理论。上帝本可轻而易举地毁灭撒但和牠的所有同情者,就像人捡起一块鹅卵石扔在地上一样。但这样做,祂就为动用武力开了先例。一切强权仅见于撒但的施政中。上帝的原则不是这样的;祂不会动用这种纲纪。祂不会给任何人一点鼓励,让他们把自己当作上帝来统治另一个人,觉得可以自由地给他们带来身体或精神上的痛苦。这个原则完全是撒但的造作。(《评论与通讯》1897-09-07 段 7)

我们被告知,上帝本可毁灭撒但和牠的追随者,但这将开创动用武力的 先例。这定义了"武力"一词的含义;武力包括在某人反对你时毁灭他。 上帝不能这样做,因为这些不是祂的原则。这也意味着上帝永远不能在 任何时候毁灭撒但,因为这将开创动用武力的先例。请听耶稣在下一段 继续见证这个主题。

上帝之品格的原则是在天使面前不断教育的基础。这些原则就是良善、怜悯和仁爱。自我证明之光将被所有拥有信任和权力之地位的人所认可和自由接受。他们必须接受上帝的原则,并通过诚实和公义的表现,说服所有服事他的人。这是唯一可以使用的权力。绝不能动用武力。凡认为自己的地位使他们有权指挥自己的同胞,控制他人良心的人,都必须被剥夺他们的地位,因为这不是上帝的计划。(《评论与通讯》1897-09-07 段 8)

绝不能动用武力,意思就是,绝不能毁灭那些抵挡真理之人;只有藉着爱,才能唤醒爱。

这些原则将成为今天上帝教会中教育的基础。祂所制定的规则应得遵守和尊重。上帝已经下令了。祂的施政是有道德的。任何事都不能动用武力。真理将成为主导力量。一切事奉都应是自愿的,也应是出于对上帝的爱。凡受尊崇有权势地位的人,都要代表上帝,因为他们作主的时候,是站在上帝的位上。在每一件事上,他们的行动都必须与他们地位的重要性相一致。职位越高,若他们适合这个职位,自我牺牲就越明显。每一颗被这些原则控制的心都是忠诚的。但当那些自称为上帝服务的人诉诸于指责时,他们就采用了撒但的原则来驱逐撒但;这是永远不能凑效的。(《评论与通讯》1897-09-07 段 9)

我们怎能教导人说:若他们不信我们所信的,上帝必烧灭他们呢?这是使用武力,也涉及使用强迫。上帝的子民不可能施行这条纲纪。真理必须是我们的主导力量。怀爱伦在下一段继续说:

在天国的议会上决定必须执行一些原则,这些原则不会立刻 摧毁撒但的能力;因为上帝的目的是将事物建立在永恒的安 全基础上。必须给撒但时间来制定作为牠施政基础的原则。 天上的宇宙必须看到撒但所宣称的、比上帝的原则更优越的 原则展开。**上帝的秩序必须与撒但的秩序作对比。撒但统治 下的腐败原则必须显明出来。**在上帝的律法中所表述的公义 原则必须被证明是不可改变的、完全的及永恒的。(《评论 与通讯》1897-09-07段10)

请注意文中说上帝的秩序必须与撒但的秩序作对比。怀爱伦解释说,当耶稣来到地上时,这种对比是如何完成的。

上帝允许撒但继续下去,并证明牠的原则。上帝确实揭示了 祂的原则是正确的,并且祂背负世界和天上的宇宙,但付出 了可怕的代价。祂的独生子被离弃成为撒但的牺牲品。**主耶**  **稣基督表现出一种与撒但完全相反的品格。**大祭司怎样脱去华丽的圣衣,穿上普通祭司的白色细麻布衣服,基督照样虚己,取了奴仆的形像,献上自己为祭物,祂自己当祭司,祂自己当祭物。(《评论与通讯》1897-09-07 段 12)

若撒但杀害那些反对牠的人,而耶稣表现一种与撒但相反的品格,那么很明显,基督并不会杀害那些反对祂的人,因此祂的父也不会。

爱是无法用命令的。《圣经》说完全的爱能驱除恐惧;若上帝用死亡威胁人,那么上帝就不能把任何人从恐惧中解救出来。

## 基督的使命

带着这些想法,我想向你们展示一系列来自《预言之灵》的引语,这些引语清楚地显明基督对这个世界的使命。正如耶稣所说,祂的使命是表明父的荣耀或品格。在约翰福音 17 章,耶稣说祂来荣耀父的地方,只往下 2 节经文,祂这样说:

"祢从世上赐给我的人,我已将祢的名显明与他们。他们本 是祢的,祢将他们赐给我,他们也遵守了祢的道。(约 17:6)

上帝在出埃及记 34:5 中向摩西宣告了祂的名。在这里,基督告诉我们, 祂不仅宣告,而且显明了祂父的名。也就是说,祂已将父显与我们;正 如祂对腓力所说的。

耶稣对他说: "腓力,我与你们同在这样长久,你还不认识我吗? 人看见了我,就是看见了父;你怎么说'将父显给我们看'呢? (约 14:9)

我请你们仔细思量以下引文,以得知基督对这个世界的使命是什么。

在**福音**中所显明的**仁爱、尊荣**和完全,是将**上帝的品格显明** 与人。在基督的品格中所看到的**公义、良善和慈悲**,将在那 些接受福音特权之人的生活中重现。通过学道,我们将看到 耶稣本来的面目,并且,因得见祂令人着迷的神圣完美状态, 我们将长成同样的形像。**我们要明白福音充分显明主的荣耀。它是一面镜子,向皈依的灵魂显明上帝的品格。上帝的形像在地儿子的完美品格中显明出来,**使我们能明白按上帝的形像受造是什么意思,也能明白若我们不断地观看,使自己"荣上加荣",那么我们会变成什么形状。(《时兆》1909-02-24 段 3)

福音是在《新约》头四卷书中显明的;正是在这些书卷中,主的荣耀才完全显明出来;这就是保罗在以下所指的:

我们众人既然敞着脸,得以看见主[耶稣基督]的荣光,好象从镜子里反照,就变成主的形状,荣上加荣,如同从主的灵变成的。(林后3:18)

基督告诉腓力说,若他能够看见基督,那么他就能够看见父的精确形像。

在基督里,上帝看见自己形像的返照。上帝在肉身中显现, 是因为祂的品格与基督的品格完全相同。上帝在肉身上如此 显现,是天上的万军所希奇的,就是"那从世世代代所隐藏 的奥秘"。(《时兆》1897-04-15 段 10)

我们被告知,基督在肉身显现完全显明了上帝的品格,祂完全相同的品格在基督还在地上之际显明出来。

上帝要祂的儿女达到完全的地步。祂的律法乃是祂自己品德的副本,也是一切品格的标准。这无限的标准被提供在众人眼前,就可以使人无误地看明上帝究竟要怎样的人来组成祂的国度。**基督在地上的生活乃是上帝律法的完美表现**,凡自称为上帝儿女的人在品格上变成基督的样式时,他们也必遵从上帝的诫命。(《基督比喻实训》315.1)

若基督在世的人生完全表述了上帝的律法,那么《预言之灵》对上帝的律法还说些什么呢?

上帝的律法是与祂自己一样神圣的。这律法是上帝旨意的启示,是祂品格的写真,是神爱和智慧的表述。(《先祖与先知》**52**)

若基督在地上的人生是上帝之律法的完美表述,且律法和祂自己一样神圣,是祂品德的写真,那么基督在地上就已完美地显明了上帝的品格。带着这种想法,请考虑以下蒙指示的陈述:

#### 基督未曾杀过任何人……(《使者 62》1886.64)

这正是上帝的律法所吩咐我们的:

不可杀人。(出 20:13)

我们按以下逻辑:

- 1.基督在地上的人生是上帝之律法的完美表述;
- 2.基督未曾杀过任何人;
- 3.律法说不可杀人;
- 4.因此,上帝并不杀——任何人。

正如《圣经》简明地说,只有一位上帝,也只有一位主。基督教界使这个简单的真理变得非常复杂,但事实并非如此,是很简明的。基督教界也使这个观念非常复杂,即上帝杀人,而基督显然没有,且祂将父完全地表明出来。

那些经历过上帝赐福的人应该是最感恩的人。他们要将感谢的话呈现在上帝面前,因为基督来的时候,取了罪身的形状,用人性包裹祂的神性,使祂在世人面前,在祂自己的品格中显明上帝的完全。祂来代表上帝,不是作为一位严厉的审判官,而是作为一位慈爱的父亲。"上帝爱世人,甚至将祂的独生子赐给他们,叫一切信祂的,不至灭亡,反得永生。"上帝就是爱:这就是基督来到世上要显明的伟大真理。撒何

向世人如此歪曲上帝的品性,以致人远离上帝;但基督来是要向世人显明父的品格,代表祂本体的真像。"父怎样吩咐我,我也照样行。""我从父那里领受了这命令。"基督对世界之使命的目标,就是要将父表明出来。(《时兆》1895段2)

正如希伯来书 1:3 告诉我们说,基督是上帝本体的真像。怀爱伦说,基督来到世上要显明上帝的品性就是上帝之本体的真像。于是得出以下拱顶句。

基督对世界之使命的目标,就是要将父表明出来。(《时兆》 1895 段 2)

这个陈述是对约翰福音 17:4 的完整表述。基督的使命就是要将父表明出来。感谢主赐下这些清楚的表述。

基督高举了上帝的品格,将自己在地上之使命的全部目的,用于将赞美和功劳都归与父,就是藉着将上帝表明出来,使人归正。在基督里,父的恩典和父无可匹敌的完全,摆在人面前。耶稣在即将被钉十字架前祷告说:"我已经显明了祢的名。""我在地上已经荣耀祢,祢所托付我的事,我已成全了。"当祂使命的目标达到了——将上帝表明与世人——的时候,上帝的儿子宣布祂的工作已经完成,且父的品格也已表明与世人了。(《时兆》1890-01-20 段 9)

对于基督在地上之使命的目的,我们的疑问又一次得以消除;那就是藉着表明上帝使人归正。怀爱伦对约翰福音 17:4 的讲解优美地解释了基督的使命:

当祂使命的目标达到了——将上帝表明与世人——的时候,上帝的儿子宣布祂的工作已经完成,且父的品格也已表明与世人了。(《时兆》1890-01-20 段 9)

得知基督在地上的使命是向我们显明父的形像,这是多么奇妙啊!我们可以确定,我们藉着耶稣认识父;因此,基督是到父那里的道路,是父的真理,也是父的生命。

若他们想成为天国皇室的成员,那么他们就必须在地上实践 天国的原则。**基督在我们这世界的人生,就是要用祂自己的** 品格来表现上帝的品格是至高无上的卓越。 祂的话是要赐生 命,藉着祂的言行,使人对祂的品格有正确的认识。基督徒 一刻也不应忘记,他们在凡事上都是基督的追随者。(《使 者》卷二 1895-10)

这些陈述不会弄错。为什么人们希望说,基督仅在来到地上时才显明上帝的怜悯,但以后祂必显明上帝的公义呢?这将破坏对《圣经》和《预言之灵》得蒙指示之著作的信心。

尽管他们竭力反对基督的工作,祂在民间的影响却与日俱增,远在他们之上,就是在耶路撒冷也不例外。许多听腻了拉比们高谈阔论的人,深受耶稣教训的吸引。他们能听懂耶稣的话,感到温暖和安慰。耶稣说上帝并非是一位记仇的审判官,而是一位慈爱的父。耶稣在自己身上返照上帝的形像。祂的话对受创伤的心灵犹如良药。祂以怜悯的言行消除了古代遗传和人为律例的压力,彰显了上帝无穷丰盛的慈爱。(《历代愿望》204.4)

多么优美的表述啊!基督在这地上之际返照了父的品格,这是完全的彰显。

过去是这样,将来也是这样,直至末时。罪是撒但的品性,牠总是结盟仇善。该隐的精神显明在所有的假宗教中。撒但的工作是谴责和毁灭,剥夺人的自由和毁灭人的生命。过犯总是导致人们充当撒但的代理人,去实现牠反对上帝和公义的目的。在拿撒勒,基督宣布祂的工作是恢复和提升,带来平安和幸福。祂来到这个世界为要代表父,祂通过赋予死者生命,通过使病苦之人痊愈和康复,显明了祂的神能。祂在

这个世上是生命树。撒但正在与基督——神圣的恢复者作战。 牠的代理人联合起来反对救世主使人崇高和尊贵的工作。我 们世界上的首例死亡是由撒但的原则造成的;从那时起,基 督和祂的追随者一直是牠恶毒仇恨的对象。(《时兆》1900-03-21 段 13-15)

以上引文中的对比很明显。撒但的工作是谴责和毁灭,剥夺自由和毁灭生命。基督的工作是要恢复、提升和带来平安。如此美妙的对比! 在祂工作中,基督已经显明了父。读到这些引文使我感到很高兴,我希望你们也有同感。

通过上帝之子耶稣, 父被更充分地表明与世人。 耶稣对门徒 说: "你们若认识我,也必认识我的父:从今以后,你们认 识祂,也看见祂"。腓力说,主阿,求祢将父指示我们,我 们就知足了。耶稣对他说, 腓力, 我与你同在这么久, 你还 不认识我吗?看见我的,就是看见父子。今天,千千万万的 人呼求说, "将父指示我们,我们就必知足"。耶稣对每一 个这样的人正如对腓力那样说:"我与你同在这么久,你还 不认识我吗?你见过我的作为,听过我的教训,见过我奉我 父的名所行的神迹,还不明白上帝的性情吗?我曾和你并为 你祷告,你却不明白我就是道路、真理、生命,不明白我已 在我的人生中向你显明了我父的品格吗? 我是我父荣耀的光 辉, 我是祂本体的真像。我在父里面, 父在我里面, 你不信 吗?我对你们所说的话,不是凭着自己说的,乃是住在我里 面的父做祂自己的事。你们当信我,我在父里面,父在我里 面;即或不信,也当因我所做的事信我。我实实在在的告诉 你们,我所做的事,信我的人也要做,并且要做比这更大的 事,因为我往父那里去。(《时兆》1890-06-09段1)

不是很有趣吗?腓力的问题今天也存在。他看不出基督是父的完全代表。 几乎整个基督教界都在遭受同样的失明。感谢主耶稣! 祢在来到这个世界之际将父显明与我们。

基督来到我们的世界,成为我们的祭物。祂来将真理的瑰宝 揭开在我们眼前,把它们放在一个新的环境中,就是真理的 框架。祂从上帝的宝库中带出新的和旧的东西,使我们能追 寻救恩大计划的环节。通过犹太人的献祭,我们被指向基督, 上帝的羔羊, 就是除去世人罪孽的。基督来的时候, 就是要 在天上的宇宙面前,在这地上与上帝和人类的公敌交战。但 为什么有必要在其他诸世界的视野中发动战争呢?-这是因为 撒但曾经是一位被尊崇的天使,当牠堕落时,牠诱导了许多 就像牠在今天人类的心中动工一样。牠假装对上帝忠诚,但 牠认为天使不应该在律法之下。 牠灌输牠的思想,牠的叛逆 和敌意: 通过牠的影响, 对上帝律法的仇恨在天上天使的头 脑中产生。牠通过同样的诱惑导致了人类的堕落,就像牠导 **致天使的堕落一样**: 在牠提议制定反叛原则的世界里, 这场 战斗必须讲行,以便所有人都能看到违背上帝伟大道德标准 的真实本质和结果。牠用虚假的光来代表上帝,给祂穿上自 己的品性。基督来用祂真实的品格代表父。耶稣表明,父不 是一位专横的审判官,随时准备对人作出判决,并乐于谴责 **和惩罚他们的恶行。**耶和华在山上向摩西显明祂的品格。耶 和华在云中降临,和摩西一同站在那里,宣告耶和华的名。 耶和华从他面前经过,宣告说:"耶和华,耶和华,是有怜 悯有恩典的上帝, 不轻易发怒, 并有丰盛的慈爱和诚实, 为 千万人存留慈爱,赦免罪孽、过犯和罪恶,万不以有罪的为 无罪。"(《时兆》1889-11-18段6)

父的显明是如此崇高! 怀爱伦对耶稣为什么要来到地上给出了一个美丽的总结。关于上帝的品格,撒但欺骗了在天上的许多天使,也欺骗了全人类。基督显明了上帝的真像。

这就是上帝对自己品格的描述。耶稣来是要代表父的良善、 怜悯和仁爱,撒但对上帝的儿子充满了敌意,从牠一出生就 竭力要毁灭祂。撒但藉着邪恶的希律,成就了牠的计划,但 主保护了幼童耶稣的生命,挫败了恶者的计划。基督的生命一再处于危险之中。甚至在百姓听了耶稣的恩言,看见祂显明医治病人的能力,并赐福与四围之人以后,仍然屡次想要灭绝祂。耶稣痛恨罪恶,痛恨至极。正是耶稣纯洁无瑕的人生,激起了撒但和一个放荡民族的仇恨;因为基督没有犯罪,也没有在祂口中发现诡诈。犹太民族充满了怀疑和偏见,这使他们憎恨神子。他们因不信,就站在敌人这边,处在恶者的控制之下。(《时兆》1889-11-18 段 7)

上天垂看,看到人们被引入的错觉,知道必须有神圣的导师来到地球。由于那仇敌的误表,许多人被欺骗了,他们崇拜一位假神,身上披着撒但的品行。那些无知和道德黑暗的人,必须有光,就是灵光;因为世人不认识上帝,所以祂必须显明与他们的悟性。真理从天上垂看,看不见自己形像的返照,因为灵性的黑暗和阴暗的密云笼罩着世界。惟有主耶稣能使暗云退去,因为祂是世上的光。通过祂的存在,祂可以驱散撒但在人与上帝之间投下的暗影。(《给父母、老师和学生的勉言》28.1)

在耶稣纯洁的人生中,祂显明了父,上帝的荣耀从祂的品格中放射出来。父的完美已经在未堕落的世界,在天上的智者,也在罪人等的面前显现出来了。在基督的中保工作中,上帝之爱的完全已显明给人类和天使。耶稣克服了试探,在旷野经受了考验,祂替我们得胜,就向加略山走去,在人性的完美中,祂握住了世界,在神性的丰满中,祂握住了上帝的宝座,宣告了祂与那仇敌可怕冲突的结果,祂大声说,"现在

这个世界的王被赶出去了",现在最后一个敌人被消灭了。(《时兆》1895-06-27段7)

关于上帝,人所需要知道或所能知道的一切,都已在祂儿子的人生和品格中显明。从来没有人看见上帝,只有在父怀里的独生子将祂表明出来。"约翰福音 I:18。基督穿上人性,来与人性合而为一,同时将我们的父表明给罪人。耶稣凡事都像祂弟兄一样。耶稣变成了肉身,就像我们一样。耶稣又饿又渴又累;祂靠食物维持生命,靠睡眠恢复精力。耶稣与人类共担命运,然而祂是无可指摘的神子。来在世上,耶稣是外人,寄居在地上,祂却不属于这个世界;耶稣受试探,受试炼,像今日的男女受试探,受试炼一样,祂却过着无罪的生活。祂温柔、有慈悲、有同情心、体贴他人,代表了上帝的品格,并不断地为上帝和人类服务。(《证言》卷八286)

#### 有多少上帝的品格曾经在神子身上显明呢?

上帝的全部品格都在祂儿子的身上显明,上天的全部可能性都在无限之子身上显明,让人接受。人回归上帝和天堂的道路没有障碍。救世主无比深邃的爱已经被证明了;若上帝对人类子女之爱的这种表现不能够吸引人归向祂自己,那就再也没有能够的。(《时兆》1889-12-30段6)

基督与父合一,是上帝永远的喜乐,因为祂知道在世上有一位不会歪曲祂。在基督里,祂看到了自己品格的返照。祈求祂的追随者可能也有同样的合一性,这是基督的伟大愿望。祂为这合一而祈祷。[约翰福音 17:17-21,引用](《文稿发布》卷十四 220.2)

上帝在基督里看见自己形像的返照。**上帝在肉身中显现,是因为祂的品格与基督的品格完全相同。上帝在肉身上如此显明,是天上的万军所希奇的。**这奥秘是世世代代所隐藏的。

(《时兆》1897-04-15段10)

上帝没有留下任何祂能为我们成就的事情不做。上帝在祂儿子的品格中为自己的品格树立了一个完美的榜样;看到基督人生和品格之无与伦比的卓越,就长成祂的形像,这是基督追随者们的工作。当他们仰望耶稣,回应祂的爱时,他们将返照基督的形像。(《评论与通讯》1898-02-15)

撒但指控上帝拥有牠那样的性情。**基督来到这个世界为要显明上帝真像的品格。**祂是父的完美代表。祂无罪的人生,生活在这个地上的人性,完全驳斥了撒但对上帝之品格的指控。(《圣经培训学校》**1902-10-01**)

基督是我们的模范,是历史以来赐与我们遵从的完美和圣洁的榜样。(《使者》卷六十五 **1894**)

惟独基督才能在人性面前代表父,门徒曾蒙特权眼见这位代 表三年多。(《历代愿望》**664**)

那从天上来的教师,不亚于神子,来到地上,要向人显明父 **的品格,叫人用心灵和诚实敬拜祂。**基督向人揭示了这样一 个事实: 严格遵守仪式和形式并不能拯救他们, 因为上帝的 国在本质上是属灵的。基督来到世上,要用真理来播撒。祂 拿着所有智慧宝藏的钥匙,能够打开通向科学的大门,揭示 未被发现的知识宝库,这对拯救是至关重要的。关于上帝的 品格,基督向人展示了与那仇敌的描述完全相反的内容,并 试图让人记住天父的父爱, 袖 "爱世人, 甚至将衪的独生子 赐给他们, 叫一切信衪的, 不至灭亡, 反得永生。"〔约翰 福音 3:16) 祂劝人必要祷告、悔改、认罪、弃绝罪。祂教导 他们诚实、忍耐、怜悯和慈悲,嘱咐他们不仅要爱那些爱他 们的人,而且要爱那些恨他们、轻视他们的人。在这一点上, 基督向他们显明父的品格, 祂有怜悯, 有恩典, 不轻易发怒, 并有丰盛的慈爱和诚实。那些接受祂教导的人是在天使的守 护下,他们受托去加添人的力量和亮光,使真理可以更新和 圣化灵魂。(《基督徒教育家》74.1)

在描述祂地上使命时,耶稣说: "主的灵在我身上,因为祂 用膏膏我,叫我传福音给贫穷的人;差遣我报告;被掳的得 释放, 瞎眼的得看见, 叫那受压制的得自由。"(路加福音 4:18) 这是祂的工作。祂到处行善, 医治一切被撒但欺压的 人。有许多村庄,每家每户都没有疾病的呻吟,因为耶稣从 那里经过,治好了他们所有的病人。耶稣的工作证明了祂受 过神圣的膏油。祂一生的每一件事[12]都流露出仁爱、怜悯 和慈悲,祂对世人都充满了同情。祂取了人的性情,为要达 至人的需要。最穷最卑微的人不怕接近祂。连小孩子都被祂 吸引住了。他们喜欢爬到祂的膝上,凝视着祂那充满爱的忧 郁脸庞。耶稣没有隐瞒一句真理的话,但祂总是在爱中说出 来。祂在与人的交往中表现出最机智、最体贴、最良善的态 度。祂从不粗鲁,从不说不必要的刻薄之话,从不给敏感的 灵魂带来不必要的痛苦。祂没有谴责人类的弱点。祂说的是 实话, 但总是出于爱心。**衪斥责假冒为善、不信和罪孽, 但 祂发出严厉斥责的声音,却流着眼泪。**祂为祂所爱的城耶路 撒冷哭泣,这城拒绝接纳祂是道路、真理、生命。他们拒绝 了救世主耶稣, 但祂以怜悯的温柔看待他们。祂的人生是一 种舍己和体贴关怀他人的人生。每一个灵魂在祂眼中都是珍 贵的。当耶稣以神圣的尊严自居时, 祂向上帝家庭的每一个 成员鞠躬致意。在所有的人身上, 耶稣看到了堕落的灵魂, 祂的使命就是拯救他们。**这就是基督在祂人生中所表现的品** 格。这是上帝的品格。在基督里显明的神圣慈悲的泉源,正 是从父的心里流出来,流到世人那里。耶稣,温柔、怜悯的 救世主,是上帝"在肉身中显现"。提前 3:16(《拾级就主》 11、12)

基督来到这个世界,给祂的神性披上了人性的外衣,把人的性情穿在祂身上。祂来是要经历人类的经历,要经过亚当堕落的土地,要挽回他的失败,要迎战和征服上帝和人类的公敌,要藉着祂的恩典,使人成为得胜者,并最终在祂的宝座上占有一席之地。耶稣占领了冲突的领域,在这个世界的原

子上,生命之君基督和黑暗之君撒但之间的争论即将展开。 人因过犯,成了那恶者之子,被撒但掳去,与上帝为敌。撒 但歪曲了上帝的品格,按上帝的形像受造之人,怀疑天父的 爱,不信祂的话,并且固执地不信,违背祂的要求。 (BEcho 1892-11-01 段 2)

基督来是要代表祂父的品格,要赢得人重新效忠上帝,使人与上帝和好。基督提议要会敌,揭开牠粉饰的面纱,这样人们就可以选择为谁服务。撒但曾是路锡甫,光明的使者,在天上分享上帝的荣耀,在能力和威严上仅次于耶稣。在蒙指示的话语中,牠被描述为一个"无所不备,智慧充足,全然美丽"。但路锡甫扭曲了牠蒙造物主所赐的美丽和权能,牠的光明变成了黑暗。牠因悖逆被赶出天外,就定意使人作牠的牺牲品,使地作牠的国。牠把自己的叛逆归咎于基督,在对上帝的强烈仇恨中,试图通过人的堕落来伤害祂。在伊甸园的幸福和平安中,牠看到了牠永远失去之幸福的幻象,牠决心在上帝所造之物的心中激起牠自己所感受到的同样的痛苦,这样他们的赞美和感恩之歌就可变成对造物主的责备。

#### (BEcho1892-11-01段2)

伟大的医生与为受苦的人类所做的一切努力合作,给身体带来光明,给灵魂带来生命和恢复。为什么会这样?撒但来到我们的世界,把人引到试探里。疾病和苦难伴随着罪恶而来,因为我们收获了我们所播种的。撒但后来使人把苦难归咎于上帝,这不过是违反物质律法的必然结果。上帝因此被诬告,祂的品格被歪曲。祂被指控做了撒但自己所做的事。上帝会让祂的子民揭露那仇敌的谎言。祂将健康福音的光赐给他们;作为祂的代表,他们要照给别人。(《基督徒教育家》1898-10-01 段 9)

全天庭都关心人的救恩,这工可以速速完成,上帝的国可以 来到,认识耶和华的知识要充满遍地,好象水充满洋海一般。 **天智的伟大愿望是,上帝的品格,如此长久地被歪曲和曲解**, 可以正确地表现在那些被那仇敌的手段欺骗的人面前。撒但将自己的品性归与上帝,现在不是基督的名在列国中为大的时候了吗?上帝呼召那些已蒙光照的人归队,在那恶者的堡垒上发动侵略性的战争。(《服务真诠》1892-09-01段6)

堕落族类唯一的希望是与上帝和好。**撒但如此歪曲上帝,以致人类对神性没有正确的概念。基督来到世上,在执行救恩的计划时,向人显明"上帝就是爱"。**(《使者》1893-06-07段2)

基督来在人面前代表父。祂向世人显明了上帝的性情。**撒但 歪曲了父,把祂想象成充满复仇的一位,没有忍让,没有怜悯,没有耐心,没有仁爱。撒但给上帝穿上牠自己的衣服;但基督来了,穿上人性,要向人类显明父的真实品格;**我们要在世界上代表基督,如同基督代表父一样。(《评论与通讯》[889-04-30 段 8)

撒但歪曲了上帝的品格,给祂披上牠自己的外衣。撒但把上帝描绘成顽固而严厉的一位。牠把自己的影子投射在人与上帝之间,使世人无法看见上帝的真面目。基督来到我们的世界,为要消除这个阴影;祂来代表父。耶稣说:"那看见我的,就是看见父了。"耶稣祈求门徒与祂合而为一,像祂与父合而为一那样。人们已经宣称与基督合一是不可能的,但基督通过祂的生命和祭物的价值,使我们与祂和谐相处,使这成为可能。为什么我们要怀疑上帝的爱和能力?我们为什么不把自己放在对这问题有信心的一边呢?你看到耶稣的魅力和吸引力了吗?那么要努力追随祂的脚步。耶稣是来向世人显明父的;祂向我们承诺,要把父的仁爱、纯洁、善良和温柔的同情,表现在人类儿女的身上。(《时兆》1889-04-15段6)

耶稣来到这世上,是要向世人代表父的品格; 祂说: "那看见我的,就是看见父了。"撒但歪曲了上帝的品格,把祂放在虚假的光里。耶稣来是要显明父对堕落人类的爱和怜悯。

当那些自称是上帝仆役之人之常常愁眉苦脸地埋怨时,就是歪曲父。他们证实了撒但对自己性格的印象。他们对世人说:"事奉上帝是一件艰难的事。遵行上帝的律法乃是奴仆。这都是错的。是什么把镣铐套在人的手腕上?是服从法律吗?不是的,真的不是。守法者自由自在,被奴役的是违法者。律法的咒诅,不在那些因信救赎主,竭力成就神圣训悔的人身上。他们被祂的公义所遮盖。他们藉着我们的主耶稣基督与上帝和好。(《时兆》1889-09-30段7)

耶稣在服事的时候,被人从一个地方追捕到另一个地方。祭司和官长都在跟踪祂。他们歪曲了祂的使命和劳苦。耶稣来到自己的地方,自己的人却不接待祂。天使们注视着冲突的每一步。他们看到了那仇敌的精神和工作。他们惊奇地看着撒但用诡计攻击上帝的圣子。他们看见那在权能和荣耀上仅次于耶稣的一位,已经堕落到如此卑微,以致牠能影响人从一座城到另一座城,追赶基督的脚步。当基督寻找客西马尼的花园时,那仇敌把黑暗压在祂的灵魂上。在那试炼的时候,祂的门徒也不与祂一同守望。他们听到祂苍白颤抖的嘴唇里传来祈祷的痛苦,但他们很快就让睡眠战胜了痛苦,让受苦的主人独自与黑暗的力量搏斗。(《时兆》1889-11-25段1)

人若不按基督所显明的那样认识上帝,就永远不能按着上帝的形像塑造品格,也就永远不能看见上帝。在天上的天使中,令人惊奇的是,任何一个曾经认识上帝的人,竟然变得粗心大意,任由他们的思想专注于任何世俗的追求,任由他们的注意力从天上的上帝转移开,以致他们肆意地、心甘情愿地忘记他们的造物主,用其他的主和其他的神来代替上帝。到了多主多神的日子,撒但有意在上帝和人的灵魂中间插手,叫人不藉着遵守上帝的律法来敬拜池。撒但将天使的光辉包裹在牠身上,牠来到人面前,好像光明的使者。牠使有罪的人看事看得歪斜,以致恨恶所当爱的,喜爱所当恨恶和所当藐视的。上帝在罪人面前遭受如此的歪曲,以致人不在乎在他的知识中保留对真实和永活之父的认识,而是转向敬拜假

神。他不知道上帝的爱是无与伦比的,然而基督已经向一个 堕落的世界揭示了这种爱。约翰呼吁世人观看上帝奇妙的爱, 说: "看哪,父怎样爱我们,叫我们称为上帝的儿子,世人 之所以不认识我们,是因为未曾认识祂。"(《评论与通讯》 1897-03-09 段 10)

撒但向世人歪曲了上帝的品格,引诱人背叛;**耶稣却在自己的人生和品格中显明了父的真实性情。耶稣无论走到哪里, 祂都将父显明为一位拥有无限仁爱和无限慈悲的上帝。** (《时兆》1891-05-18段2)

在基督的人格和工作中,上帝的圣洁显露出来;因为基督来为要显明父。撒但把牠的影子投射在人类的道路上,歪曲了上帝的品格。当撒但被逐出天庭时,关于牠的争论并没有结束。撒但因基督在上帝院中的地位而恨基督,当撒但自己被废黜时,就更恨基督。当基督来到一个被毁坏的世界,向犯罪的族类表示怜悯和慈悲时,撒但恨基督。通过祭司长和法利赛人,撒但的仇恨表现在上帝的羔羊身上,这羔羊能除去世人的罪。(《时兆》1893-12-11 段 8)

基督对世界的使命揭示了父在所有紧急情况下会做什么。宇宙面临的最大的紧急情况是善恶之争。父所作的事,在基督耶稣里显明了。

好撒玛利亚人的工作代表了基督对世界的使命。**我们的救主来为要显明上帝的品格,代表祂对人类的爱。祂在一切紧急情况下都会像父那样行事。**基督为我们显明了一种爱,这是人的爱永远无法比拟的。基督为拯救仇敌而死,为谋害祂的人祷告。当我们遍体鳞伤,奄奄一息时,基督怜悯我们。祂没有从我们的另一边越过,让我们无助、绝望地死去。基督没有留在祂神圣幸福的家里,在那里祂受到了所有天军的尊敬,他们都喜欢听从祂的命令。基督看到了我们的迫切需要;祂承担了我们的责任,并把祂的利益与人类联系起来。基督"为我们的过犯受害,为我们的罪孽压伤。因祂受的刑罚,

我们得平安;因祂受的鞭伤,我们得医治。(《服务真诠》 1897-10-01 段 7)

基督是那位神圣的恢复者, 祂从不动用武力。

预言清楚地说明了基督国度的性质。基督计划建立一个不使用武力的政府,祂的臣民不受压迫。世上政府的象征是野兽,但在基督的国里,人们被召唤去看的不是凶猛的野兽,而是上帝的羔羊。基督来不是像一位凶猛的暴君,乃是像人子一样;基督不是要用祂的铁腕征服列国,乃是要"向温顺的人传福音","被掳的得释放,被囚的出监牢","安慰一切悲哀的人。"基督来是作为神圣的救赎者,把天上丰富丰盛的恩典赐给受欺压和被践踏的人,叫人虽堕落退化,却因公义的能力,有份于上帝的性情。(《评论与通讯》1896-08-18 段 3)

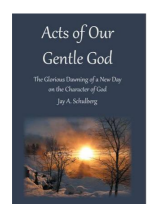
在 1888 年,我们看到了岌岌可危的问题,它与上帝的品格有关。

"在堪萨斯州的会议上,我向上帝祈祷:那仇敌的能力可能会被摧毁,那些在黑暗中的人可能会敞开心扉,接受上帝应该给他们的信息,让他们看到真理,对许多人来说是新的,好像在新框架中的旧真理。因为撒但歪曲了上帝的品格。我们良善、恩惠的主已经呈现在那些穿着撒但衣服的人面前,那些寻求真理的人,长期以来一直以错误的眼光看待上帝,以至于很难驱散他们眼中遮掩池荣耀的阴云。许多人生活在怀疑的气氛中,他们似乎几乎不可能握住基督福音中摆在他们面前的盼望。(《评论与通讯》1889-07-23)

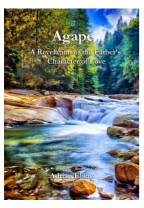
下面的引文是结束本集引文的一个好方法。基督不行毁坏。无论祂碰到什么,祂都会改进。哈利路亚。

我们要仔细观察基督一生所给我们的每一个教训;基督不行毁坏, 祂改进祂所接触的一切。(《怀爱伦书信》 1897/135ISM118

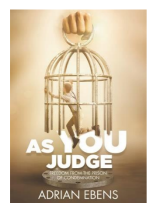
为进一步研究本主题,我们邀请你考虑来自 fatheroflove.info 的以下几本书



我们温柔的上帝的行为从《圣经》中提供了令人信服的证据,可以免除对上帝的指控,就是说祂是不关心人,判断人,控制人,不公平,坏脾气,或有暴力。这本书表明,整本《圣经》,按正确理解,是与上帝是爱(约翰一书 4:8)这个明确的声明相和谐的。它敞开心扉,让我们认识到上帝并非暴力的可能性。上帝正如耶稣来到这世上时那样。



2000 年前行走在地球上的基督的一生为我们提供了一个无私之爱的典范,给无数亿人带来了平安。在一个痛苦的时刻,耶稣对祂的其中一个追随者说:"若你看到了我,你就看到了父。"这怎么可能呢?难道上帝真的像耶稣的人生中所表现的那样怜悯、恩惠和良善吗?这种困境真的能在忠实于《圣经》的同时得到解决吗?本书提供了解开这个谜的钥匙。



耶稣对我们说: "你们是以外貌判断人,我却不判断人(约翰福音 8:15)"。耶稣怎么可能不审判任何人呢?若祂不审判任何人,怎么能伸张正义呢?另外想想耶稣论祂父的说法。"父不审判人,却将一切审判托付给子(约翰福音5:22)。"当《圣经》似乎在许多地方指出上帝是我们的审判官时,这怎么可能呢?

# 基督对世界的使命

基督高举了上帝的品格,将自己在地上之使命的全部目的,归赞美和功劳与祂,就是藉着显明上帝,叫人归正。在基督里,父的恩典和父无可匹敌的完全,摆在人面前。耶稣在被钉十字架前祷告说:"我已经显明了祢的名。""我在地上已经荣耀祢,祢所托付我的事,我已成全了。"当祂的使命达成,已将上帝表明与世人时,上帝的儿子宣布祂的工作已经完成,父的品格也已经显明与世人。(《时兆》1890-01-20段9)

maranathamedia.com